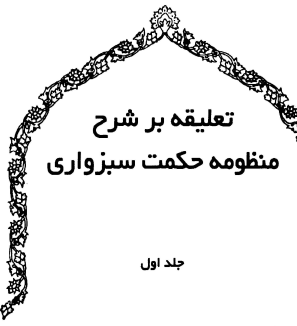


نملیقه و منظومه چگونشر الای برای اری جلااول



میرزامهدی مدرس آشتیانی





مؤلف: میرزا مهدی مدرس آشتیانی shiabooks.net رابط بدیل > shiabooks.net

#### شناسنامه

آشتیانی، مهدی، ۱۲۶۸ – ۱۳۳۱. شارح

BBR 1784/10 = V

تعلیقه بر شرح منظومه حکمت سبزواری ا مؤلف میرزا مهدی آشتیانی؛ قم: زهیر، ۱۳۹۰. ۲ ج.
. — (دوره) ۱-۶۹-۸۰۷۶-۹۶۴ ISBN:۹۷۸-۹۶۴-۸۰۷۶-۷ ب. — (ج. ۱) یا ISBN:۹۷۸-۹۶۴-۸۰۷۶-۷ ب. — (ج. ۱) یا ISBN:۹۷۸-۹۶۴-۸۰۷۶-۷ ب. — (ج. ۱) یا تعلیم براساس اطلاعات فیپا.
کتابنامه به صورت زیرنویس کتابنامه به صورت زیرنویس ۱۲۱۲ — ۱۲۸۹ ق. شرح منظومه – نقد و تفسیر.
۲. فلسفه اسلامی، الف، سبزواری، هادی بـن مهـدی، ۱۲۱۲ — ۱۲۸۹ ق. شـرح منظومه. شرح.
شرح.

١٨٩/١ آش / ش ٢٧٧ س

> شابک دوره: ۱-۶۹-۸۰۷۶-۹۶۴ شابک جلد اول: ۱SBN:۹۷۸-۹۶۴-۸۰۷۶

این کتاب با حمایت وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی به چاپ رسیده است.

## فهرست مطالب

| rfy  | فى عَدَم التَّمايُزَ والعلَّيَّة فِى الأعدام                      |
|------|-------------------------------------------------------------------|
| rff  | فى أنَّ المَعْدومَ لا يُعادُ بِع <sub>َيَي</sub> نه               |
| ray  | فى دَفع شُبهَة المَعدومِ الْمُطْلَق                               |
| ۳۸۵  | في بَيانٍ مَناطُ الصَّدْقُ في القَضيَّة                           |
| r11  | فى الْجَعْل                                                       |
| 799  | أَلْفَريدةُالنَّانية فيالوجوب والإمكان: فيالموادَّالنَّلثِ        |
| f•۴  | فِي أَنَّ الجِهاتَ اعتباريَّةً                                    |
| f10  | فِي أَبْحَاثُ مُتَعَلِّقة بالإمكان                                |
| Prv  | فَى بَعضِ أَحكامِ الوجُوبِ الْغَيْرِيّ                            |
| f\$0 | فِي الْإمْكُانِ الاسْتِعديُّ                                      |
| ff9  | فِي القِدَم والحُدُوثِفي القِدَم والحُدُوثِ                       |
| rvo  | فى ذِكْرِ الأقوالِ فَى مُرَجِّحِ خُدُوثِ العالم فَيَمَا لايَزَالُ |
| PVA  | فى أقْسامِ السَّبقِ وَهِيَ ثَمَانِيَةٌ                            |
| PA1  | فِي تَعيينِ ما في التَّقَدُّمُفِي تَعيينِ ما في التَّقَدُّمُ      |
| PAO  | فى الفِعْلِ وَ القُوَّةِفى                                        |
| F97  | فى الميهّة ولواحقها                                               |
| ٠٠٠  | في اغتبارات المَهيَّة                                             |

# پیشگفتار چاپ دوم

در سال ۱۳۵۲ هجری شمسی که چاپ نخستین ایس کتاب منتشر گشت آرزوی دیرینه دوستداران حکمت متعالیه جامه عصل به خود پوشید، چه آنکه آنان که به بحث فحص در فلسفه ملاصدرا و افکار مکتب پیروان او می پرداختند کتاب شرح غررالفرائد یعنی شرح منظومة حکمت حاج ملاً هادی سبزواری را مناسب تر از هر کتاب دیگر برای تعلیم و تعلّم یافته بودند، و هر چه بیشتر میخواستند به منبعی دست یابند که پرده از روی غوامض و رموز آن کتاب بردارد و دشواری های آن را حل کند. هرچند پیش از نشر تعلیقه دو حاشیه دیگر بر شرح منظومه در دسترس اهل علم بود یکی از شیخ محمد هیدجی زنجانی و دیگری از شیخ محمد هیدجی زنجانی و دیگری از شیخ بیشتری

به وسیله مؤسسه مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل شعبه تهران با همکاری دانشگاه تهران (سلسله دانش ایرانی شماره ۲).

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup>. ملامحمدین معصومعلی هیدجی زنجانی از شاگردان سبزواری که در سال ۱۳۳۹ هجسری قمسری در تهران وفات یافت.

<sup>.</sup> مرحوم شیخ محمدتقی آملی از مدرسان بزرگ تهران در سال ۱۳۴۹ هجری شمسی به رحمت

برخوردار است، چه آنکه هیدجی در دانش فلسفه و حکمت الهی به پایسه آشتیانی نمی رسد، و آملی هم هرچند که فقیه و فیلسوفی توانا بسود ولی در حاشیه خود تکیه بر الهیّات بالمعنی الأخص داشته است، بنابراین در اسور عامه فلسفی یعنی الهیات بالمعنی الأعم تعلیقه آشتیانی از مهمترین و مبسوط ترین کتابهایی است که در جریان تفسیر گفتههای حکیم متأله مبسوط ترین کتابهایی است که در جریان تفسیر گفتههای حکیم متأله حاج ملاهادی سبزواری به بحث از مسائل مهم حکمت متعالیه و علم الهی عام برداخته است.

هنگام نشر چاپ اول ما به خوانندگان ارجمند وعده داده ببودیم که جلد دومی منتشر سازیم که مشتمل بر شرح و بیان افکار آشتیانی به زبان فارسی باشد و جلد سومی که در آن تعلیقه آشتیانی به زبان انگلیسی مورد گزارش و تحلیل قرار گیرد، ولی به علل گوناگون این هدف عالی ما به مرحلة تحقّق در نیامد، ولی در عوض راقم این سطور توفیق یافت که با همکاری یکی از دانشمندان شرح منظومه سبزواری (قسمت امور عامّه و جوهر و عرض) را به زبان انگلیسی ترجمه کند و به دنیای علم عرضه

ایزدی پیوست. نگارنده در سال ۱۳۳۱ ه. ش. نزد آن استاد بزرگوار شرح منظومه سبزواری را به درس خوانده است. رحمهٔ الله علیه ثم رحمهٔ الله علیه.

دارد و نیز جلد دومی شرح منظومه را که اختیصاص به الهیّات بالمعنی الاخص دارد به سیاق و روش جلد اول آماده سازد که هماکنون زیر چاپ است.

در پایان لازم می داند که از گروه فلسفه دانشکده ادبیات و علسوم انسانی دانشگاه تهران که بنا به درخواست های پسی در پسی استادان و دانشجویان، نشر این تعلیقه را که نایاب شده بود در اولوییت قرار داد و چاپ آن را به دانشگاه توصیه کرد تشکر کند و نیز از سازمان انتشارات و چاپ دانشگاه که در فراهم اوردن وسائل نشر کتاب تسریع لازم را به عمل آورد سپاسگزاری نماید. جزاهم الله عن العلم خیر الجزاه.

مهدی محقق دوازدهم بهمن ماه ۱۳۶۶ هجری شمسی

۱. در سال ۱۳۵۶ ه.ش. در نیویورک چاپ شد و در سال ۱۳۶۲ در تهران به وسیله مرکنز نستر دانشگاهی تجدید چاپ گردید.

لا جلد اول در سال ۱۳۴۸ ه.ش. به وسیله مطالعات اسلامی دانشگاه مک گیل شعبه تهران (سلسله دانش ایرانی شماره ۱) چاپ شد و در سال ۱۳۶۰ تجدید چاپ گردید.

### پیشگفتار

در سال ۱۳۴۹ مجلّه نخستین از سلسلة ایرانی یعنی منظومة سبزواری (قسمت امور عامه و جوهر و عرض) منتشر گشت و در آن مجلَّـه همـــة حواشی سبزواری و برگزیدهای از حاشیة هیدجی ٔ و آملے ، آورده شد. یس از آن بسیاری از دانشمندان یاد آور شدند که مناسب چنان بود که حواشی مرحوم میرزامهدی آشتیانی ضمیمة آن می گشت و یا جداگانه بــه چاپ می رسید. البته چاپ همة حواشيي در آن مجلَّـد حجـم كتــاب را از میزان معمول افزون میساخت و نیز مایة تأسّف بود که فقط به منتخباتی از آن اكتفا شود. اكنون مؤسسة مطالعات اسلامي دانشگاه مك كيل شعبة ته ان مفتخر است که نتوانسته آن حواشی را درجلدی مستقل به چاپ رساند تا مورد استفادة اهل دانش و بینش قرار گیرد. شکی نیست که آشستیانی در زمان ما از متبحّر ترین کسانی بود که به حکمت متعالیه و فلسفة مبر داماد و

۱. درگذشته در سال ۱۳۳۹ هجری قمری.

<sup>.</sup> درگذشته در سلا۱۳۴۹ هجری شمسی.

ملاصدرا و سبزواری تسلّط داشت و اوسنّت فلسفی چند قرن اخیر را توانسته بود در وجود خود محفوظ نگه داشته و یك نظم اساسی عقلی برای آن وجود بیارود. هم اكنون افراد انگشت شماری كه در ایران به تدریس فلسفة اسلامی و حكمت متعالیه اشتغال دارند از كسانی هستند كه از دریای فضل و دانش او برخوردارگشتهاند و مسلماً وجود این تعلیقه به همر تدریس و تحقیق آنان كمك به سزائی خواهدكرد.

چاپ ایس تعلیقه براساس نسخهای صورتگرفته که آقهای میزامحمودآشتیانی به خط خود استنساخ کردهاند و سپس آن نسخه مورد بررسی دقیق ثانوی قرارگرفته و نشانه گذاری گردیده و موارد استشهاد از آیات معین شده و بصورتی که ملاحظه می شود در آمده است.

متأسفانه حجم این کتاب مانع از این شد که بتوان مقدمهای تفسلی در تحلیل افکار فلسفی آشتیانی و فهرست تفصیلی مطالب و سایر فهارس لازم و همچنین شرح احوال او به آن ضمیمهگردد و مناسب دیده شد کمه مجلّد دیگری اختصاص به ایس امر داده شود. بنابرایس در جلد دوم

از میان آنان باید از آقای سید جلال الدین آشتیانی استاد دانشمند دانشکد: الهیات مشهد نامبرد که
 در حال حاضر از با نمر ترین و براثر ترین کسانی است که به فلسفهٔ اسلامی خدمت می کند.
 خداوند توفیق ایشانرا افزون گرداند.

مقدمهای در شرح احوال آشتیانی که شامل نام استادان و شاگردان و مسافرتها و گفتگوهای علمی او و معرفی و تحلیل آثار اوست خواهدآمد و نیز افکار فلسفی او در مسائل مختلف مورد بحث و بررسی قرار خواهد گرفت و نشان داده خواهد شد که او چه سهم بسزائی در تکامل حکمت متعالیه در ایران داشته است و گذشته از این فهرستی تفصیلی از مطالب کتاب به آن افزوده خواهد شد تا دوستداران فلسفه و دانشجویان به آسانی بتوانند این کتاب را مورد استفاده قرار دهند.

از آنجا که شهرت آستیانی فقط در ایسران و حوزه های علمی کشورهای اسلامی بوده و دانشمندان غرب از وجود چنین فیلسوفی پیاطلاح بوده اند تحلیل افکار و اندیشه های او و مقایسته او با برخی از فیلسوفان ایرانی و غیرایرانی در مجلّدی جداگانه به زبان انگلیسی صورت خواهد پذیرفت و مسلماً این خدمت بزرگ موجب آن خواهد شد که بس خلاف آنچه که برخی از دانشمندان بیاطلاع تصور می کنند که فلسفة اسلامی از، کندی فیلسوف عرب آغاز و به ابن رشد فیلسوف اندلسی ختم شده، سرزمین ما همیشه محل اندیشه و تفکر عقلی و فلسفی بوده و نه تنها پس از فارایی و این سینا و غزالی دانشمندانی همچون میردامات و عبدالرزاق لاهیجی و میرفندرسیکی و ملاصدرا و حیاجی

ملاهادی سبزواری خدمات شایانی به فلسفه کردند بلکه شاگردان نامدار و گنمام آنان نیز توانستند این سنّت را زنده نگه بدارند و وجود شخصیت بزرگ فلسفی همچون میزامهدی آشتیانی که فقط بیست سال پیش رخت از این جهان بربسته است دلیل بزرگی است بر اینکه دانشمندان این کشور در نگه داشت و پیشبرد سنت فلسفی کوشیده و آن را بسیش از پسیش باور تر ساخته اند.

چون شرح حال تفصیلی آشتیانی به جلد دوم وعده داده شده در این جا فقط به شرح حالی که سه سال پیش از وفاتش به وسیلة میرزا محمد علی مدرس تبریزی تنظیم گشته و در کتاب ریحانة الادب آوده شده است اکتفا می شود و اضافه می غاید که او در اردیبه شت ۱۳۳۲ هجری شمسی این جهان را بدرود گفت در هنگامی که ۶۶ سال قمری از عمر پربرکت اومیی گذشت و نیز از آثار او فقط کتاب تعلقیة او بسر شسرح منظومة منطق سبزواری در سال ۱۳۷۱ هجری قمری (۱۳۳۱ هجری شمسی) و کتاب اساس التوحید او به فارسی به وسیله دانشگاه تهران در سال ۱۳۳۰ شمسی جاب شده است.

# مدّرس*آ*شتیانی

حاج ميرزا مهدى ابن آميرزا جعفرآشتياني الاصل، طهراني المولىد

والمسكن، از مفاخر علماى عصر حاضر ما و عالمى است عامل، فقيه كامل، حكيم متكلم، اديب رياضى مفسر، عارف متقى، فقيه الفلاسفة و فيلاسوف الفقها، حاوى فروغ و اصول و جامع معقول ومنقول و بالخوصص در عرفان و حكمت و فلسفه حايز نصيب اعلى و صاحب قدح معلى.در مضمارمسابقت گوى سبقت از ديگرانربود، علاوه بر مراتب علميه در كمالات نفسانيه ممتاز، در محاسن اخلاقطاق، داراى مراحل تجليه وتحليه و تخليه بود.

خلاصة ادوار زندگانی آن علامة عصر، علاوه بر اطلاعت متفرقه موافق آنچه به حسب درخواست این نگارنده نگارش داده آنکه در سال هزار و سیصد و ششم هجری قمری در طهران متولد شد، پس از آنکه ادبیّات و مقدّمات لازمه و درس سطحی فقه و اصول را نزد والد معظّم خود و آقاشیخ مسیحطالقانی و دیگر اساتید وقت بحد کمال رسانید و فقه و اصول استدلالی واقسام منقول را نیز در حیوزة آقای آشیخ فیضلالله مصلوب نوری و آقای سید عبدالکریم مدرس مدرسةمروی تهران و دیگر اکابر وقت تکمیل و مبانی ریاضیات را نزد شیخ عبدالحسین سیبویه و میرزا کابر وقت تکمیل و مبانی ریاضیات را نزد شیخ عبدالحسین سیبویه و میرزا غفّار خان نجم الدولة و میرزاجهان بخش منجم و حکمت ملاصدرا را نزد سیدالحکما آقامیر شیرازی و اسساس حکمت مسسائی را نیزد

میرزاحسن کرمانشاهی وعرفان رانزد سلطان الفلاسفة میرزامحمدحسین و رئیس الاطبًا میرزاابوالقاسمنایینی طبیب مخصوص ناصرالدین شاه قاجار و طبب جدیدی را نیز نزد میرزاعلی اکبرخان ناظم الاطباء و میرزا ابوالحسن خان رئیس الاطباء و غیر هما استوار داشت.

بعد از تکمیل مراتب علمیه عقلیه و نقلیه عزیمت عتابت داد و حوزة درس یگانه فقیه وقت آقایسید محمد کاظم یزیدی آتی الترجمة حاضر شد. علاوه بر التقاط جواهر آبدار آن حوزه، خودش نیز به تــدریس اســتدلالی فقه و اصول وغیره پرداخت و اجتهاد و دارای قوة قدسیه استنباط بـودن وی مورد تصدیق استاد معظّم خود گردید و اخیراً به ایران مراجعت نمــود. مدتی در قم واصفهان و مشهدمقد سرضوی اقامت کرد و مرجع استفادة فحول آن دیار بود، عاقبت در طهران متوطّن و در هر دو رشتة معقــولی و منقولی مشغول تدریس و مرجع استفادة کابر میباشد «هُــوَ الْبَحْـرُ مـنْ أَيَّ النُّواحيُّ أَتَيْتُهُ» تحقيقات متنوعه بسياري در حل مشكلات فلسفي وعرف اني و تفاسير آيــات قــرآني و كــشف معــضلات اخبــار واحاديــث خــانوادة عصمت(ع) و مانند اینها داشته و از تألیفات منیفة او است:

۱ تا ۶- حاشیة اسفار ملاصدرا و رسائل شیخ مرتمضی انتصاری و شرح منظومه سبزواری و شفای ابنسینا و کفایة آخوند ملاکاظم خراسانی

و مكاسب شيخ انصاري.

۷ تا ۱۱- رساله ای در جبر و تغویض وعلم اجمالی و طلب و اراده
 و وحدت وجود و قاعدة صدور(لایصدر عن الواحدا الاالواحد).

صاحب ترجمه مسافرتهای بسیاری به بلخ و سمرقند و بخبارا و یاریس و مصر و لندن و دیگر بلاد بعیدة خارجه نمبوده و مرجع استفادة اکابر هر دیاری بوده و مجسب درخواست دانشمندان پاریس دفائق و نكات لطيفة ابن سينا را حل كرده و در خلال اين احوال گاهي مناظراتي بین او وعلمای مذاهب دیگر عقائد باطله واقع مسی شد و در اثـر مجادلــة باحسن و اقامة براهين متقنة غير قابلرد او. بعضي از ايشان شــرفانــدوز دين مقدّس اسلامي بوده اند. «جَزَاهُ اللهُ عَن الإسَّـلام وأَهْلـه آلافَ جَـزاء». در موقع طبع این ترجمه ك ماه شوال هزاروسیصدوشهستونهم قمری مطابق مردادماه هزاروسیصدوبیستونهم شمسی هجری است در قید حیات می باشد و توفیق ادامة خدمات علمیه و دینیّــة وی را از درگــاه خداونــد مــسئلت مىغائىم.

ميرزامهدي مدرس آشتياني

18.5-1871

هجري قمري

#### مقدمه

قوله: «بسم الله» الخص١٢٣س١.

الما افتتح كتابه باسم الله، لأنّ أسمائه تعالى شأنه فاتحةكتابالتّكوين، فيجب ان يفتتح كتابالتّدوين بها واختار اسم الله لاستجماعه لجميعالاً سماء والصّفات وكونها جميعاً منْ سَدَته. ثم اختارا الرّحمن والرّحيم، لانّ بالرّحمة الرحمانيّة ظهور الوجود وتميزالعباد عن المعبود، بمقتضى «كُنْتُ كَنْزاً مَحْفيّاً»، وبالرّحيمية وصل كلّ مكن الى كماله المقصود، اوالمفقود.

وابتدهبالتحمید بعدالتسمیة لکونه تعالی ولیّه و مستحقّه بالذّات، ولوجوب شکرالمنعم. اولکونه نوعاً منالعبادةالتّی هی غایة الایجاد، بحکم«وَمَا خَلَقْتُ اَلْجِیْنَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِیَعْبُدُونِ» ، «وَقَضَیٰ رَبُّكَ أَلًا تَعْبُدُواۤ إِلَّا إِیّاهُ» . ولان تألیف الکتاب أمر ذوبال و کل أمر ذیبالِ لم یبده فیه بهمافهو أبتر.

واتما قدَّم التَّسمية على التحميد، لأنَّ حصول التَّوفيف للتَّسمية والتمحيد

۱ - الذارايات(۵۱)،۵۶.

۲ - الاسراء(۱۷)، ۲۳.

لايكون الأبالأسماء المناسبة لهما. فيجب ان يقدّم التّوجّه الى أسمائه والإستمانة والتمسّك بهاعلى حمده على تلكت النّعمة واصل نِعَمه الحياة، التّوفيقُ لصرفها فى التّسمية والتّحميد ذاتاً ووصفاً وفعلاً وقولاً من جلائل تعمائه. وهي مشتملة على نِعَم كثيرة ومواهب غير محصورة، لاعلى نِعْمَتين، كما قال بعض الشعراء:

«پس در هر نفسي دو نعمت موجود»الخ.

لان تعمة الحياة التي هي مبدء الأنفاس، والتوفيق لصرفها في الحمد والشكر أصل كل يعمة، ومبدء كل منة ومِنْحَة وعطية، فيجب على كل أحد اولاً حمده تمالى في قبال تلك العطية الإلهية لل ولماكانت تلك النعمة تتجدد في كل آن وفي كل تَفَسَ بمقتضى «بَلْ هُرْ فِي لَبْسِ مِنْ خُلْقٍ جَدِيدٍ» لا يعتاج العبد الى شكر آخر، وهوالى أنفاس أخرى، وهلم جراً؛ فلا يقدر أحد على أداء حق حمده و شكره، الا ان يحمد هو، تعالى ذاته المقدسة، كما أشرنا اليه.

قوله: «الحمدالله »۲/۱۲۳

قد ذكرنا فى شرح خطبة المنطق: انَّ الحمد إظهار اتصاف المحمود بأوصاف الكمال ونعوت الجمال والجلال، سواء كان فى قبال إفضاله وإنعامه، اولاستحقاقه الذَّاق التّام الكامل؛ وسواء كان المظهر نفس المحمود، اوغيره؛ وسواء كان بلسان

۱ – ای: «الحیاة».

۲ - بالاصل: «الهية».

۲ - ق (۵۰)،۵۰

الذَّات والاستعداد، اوبلسان الحال، اوالقال، اوبلسان المرتبة والحكم، اوالأحديّة الجمع الكمالي» المختص بالإنسان الكامل المكمّل.

ولفظة «الله»، على ما أفاده بعض العارفين، عَلَم للذَّات من حيث هيهي. لاباعتبار اتّصافها بالصفات، و لا باعتبار «لااتصافها» بها.

ولمّا كان الأنسب بمقام الحمد بسط نور الوجود على هياكل قوابل المكنات وطرد ظلمة العدم العينى عن الاعيان الثابتات الذي هو نور افراد الاحسان والافضال، وَصَّفَه، تعالى، بـ المتجلّى بنورجماله»، الّذي هو نور «الفَيض المقدّس»، «والنّفس الرّحماني»، والحياة السّارى في الدّرارى والذَّاري وفي كلشئ ، بقتضى قوله، تقدّست اسمائه،: «وَجَعَلْنَا مِنَ ٱلْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ

خي»'.

ولماً كان نسبة ذاك الفيض والتور الالهى الى ذاته المقدّسة الوجوبيّة نسبة الفيء منالشئ والعكس من العاكس ـ وهو مبدء كمال كلّ الاشياء وأصلها و قامها، والحمد بأزاء الكمال، فبتجليّه، تعالى، بهذاالتّجلى الالهى وظهوره من مشكاة ذاكالفيض الأحدى مستوجب لكون الحمد كلّه لله ولذالك قال: «الحمدلله»

۱ - ای: «بسط نورالوجود»الذی..

الدراري) جمع درة (و الذراري) جمع ذره، ويقال «ذرة بيضاء و ذرة سوداه»، هو يسراد بهما عالم المجردات (بالاصل: مجردات) والماديات، منع قده.

۳ - الانبياء(۲۱)،۳. ـ بالاصل: «ومنالماء كل شئ حي».

قوله: «بنورجماله»الخ٢/١٢٣.

التور هوالظاهر بذاته المظهر لغيره، وهذاخاصية الوجود بماهو وجود. و يطلق على الحق، تعالى، على سبيل الحقيقة، لاعلى سبيل الجماز، كما توهمه بعض المتعنين، لائه، تقدّست أسمائه، أصل كلّ ضهور، ومبدء كلّ إشراق و نور. بل لائه الواجبالوجود بذاته، الواجب من جميع جهاته و حيثياته، وكلّ ظاهرٍ قائم بذاته، تعالى، فكيف لا يكون هو ظاهراً بذاته؟

وايضاًهو، تعالى شأنه، بمقتضى «كُنْتُ كُنْزاً مَخفيًا، فَأَحَبَبْتُ انَّ أَغْرَف فَخَلَقْتُ اللهُ الْحَلْقَ لِكَى أَغْرَف »وبمقتضى ماورد الله، ص، قال: «حَلَقَ اللهُ الحَلْقَ فى ظُلْمَة ثم رَشَّى عَلَيْها مِنْ نوره»، هوفالق ظلمة العدم بنور ذاته وصفاته، و بتجلّيه الأول الأقدس الأتفَسْ، الذّى هو نور مُظهِرٌ لكل شئ، و بنور وجهه، الذى هو الفَيض المُقدّس. لذلك قال: «المتجلّى بنورجماله».

قال بعض العارفين: «الجمال» هو تجليّه، تعالى، يوجهه لذاته. فلجماله المطلق «جلال»، هو قهّاريّة للكلّ عند تجليه بوجهه . فلم يبق احد حتى يراه، وهو علوّ الجمال، وله دنوّ بدنوّه منّا، وهو ظهوره فيالكلّ، كما قيل شعر:

جمالك فى كلَ الحقائق سائر تجلّيت وليس له آلا جلالك ساتر للأكوان خلف ستورها فتمّت بما يخفى عليه الستائر

ولهذا الجمال جلال هو احتجا به بتعيّات الأكوان. فلكلّ جمال جلال، ووراء كلّ جلال جمال. و لمّا كان في الجلال ونعوته معنى الاحتجاب والعزّة،

لزمه العلوّ والقهرمن الحضرة الإلهيّة، والخضوع والهيبة منّا. ولما كان في الحمال ونعوته معنى الدّنوّ والشعور، لزمه اللّطف والرّحمة والعطف من الحضرة، الالهيّة، والانس منّا» انتهى.

وقال ايضاً: «الجلال» هو احتجاب! لحقّ عنّا بعزّته من ان نعرفه بحقيقته وهويته، كما يعرفت هو ذاته. فانّ ذاته، سبحانه، لايرادها أحد، على ماهى عليه، آلاهو» انتهى.

وله، ايضاً، صفات جامعة بينالأمرين، يعبّر عنهابصفاتالكمال. اويعبّر عنالمجموع أى من حيثالاتصاف بهما. بصفات الكمال.

وصفاته، تعالى، تنقسم بوجه: الى اللطفيّة و القهريّة والحقيقيّة والمحضة والحقيقيّة ذات الاضافة و الأضافيّة المحضة. وبوجه: الى الثّبوتية والسّلبيّة، وتسمى التّبوتيه بصفات الجمال، لدلالتها على ترفّع الذّات و عصمتها، و تنزّهها عن سماة الخلق ونواقصه.

والمراد بـ «عالم الملك» «عالم الشهادة». و «الملكوت ـ كما في الجمع، كُرَ هَبوت، و في اللغة بمعنى العزة والسلطان والملكة والواو والتاء زائد تان وهوا ذااطلق، فيرابه: مطلق عالم «الغيب»، واذا ذكر في قبال «عالم الجبروت» و «اللاهوت»، فيراد به عالم «المنل المعلقة» المعبر عنه بالدهر الأيسر الأسفل، و «النفوس الجمردة» التي يعبر عنها بالدهر الأيسر الأعلى. و الأنسب ان

۱ – ای:«عالمالملکوت».

يراد به هنا مطلق عالم الغيب، حتى يمشل عالم الجبروت، أى الجردات المرسلة المحظة إيضاً. بل إن حُمِل نور الجمال على مطلق الوجود العامّ الشّامل للغيض الأقس والمقدّس، حتى يشتمل عالم اللّاهوت ايضاً، كان أولى وأنسب. لان أوّل التّجليّات الألهيّة، الذي به يرفع ويكشف الكرب عن الحقايق المستجنّة في غيبذات الحق، اثما هو ذاك التّجلي العام و «النّور المنبسط» والفيّض المطلق وهو أوّل التّعم الالهيّة والآلاء الربّانية وهو بمقام الحمد أليق وأولى وألصق وأحرى.

ولمًا كان منشأ جلاله هو شدّة ظهوره ونور جماله، قدّمالجمال على الجلال، ليُعلم انَّ منشأ جلاله ليس غطاءً مضروباً، بل هو مستند الى قصونا عن اكتناه نوره.

وفى قوله: «المتجلى بنور جمال»، إشارةالى انَّالفَيض المقدَّس نفسالفَيض و الرَّبط، لاالمفاض والمرتبط به. و الله مجمول بنفس ذاته والأشياء مجمعولة مجمله، كما ورد: «خَلَقَ اللهُ الأشياءَ بالمشيَّة، والمشيَّة بنفسها»

وانما قال: «المتجلى بنور جماله» ولم يقل: بنور ذاته، للإشعار بانَّ ذاته غنّى عن العالمين، وانَّ ظهوره بذاته بحسب اقتضاء أسمائه وصفاته.

> قوله: «المحتجب في عزّجلاله» الح ٢/١٢٣ قدم معنى الجلال.

<sup>&#</sup>x27; - «رفع»، خ ل.

<sup>&</sup>quot; - «الافاضات»، خ ل.

و «الجبروت»، في الجمع، هو فَعَلوت، من الجبر بمعنى القهر، وقيل من الجبر بمعنى القهر، وقيل من الجبر بمعنى إصلاح الحال وجبرها، و في عرف أهل الله يطلق على «عالم الامبر» و «العقول الطواليّة»، السّمى بـ «الدّهر الاين الأعلى»، و «عالم القضاء الجمعى الاحدى القرآني»، وعلى «العقول العرضية المتكافئة»، المسمّاة «بعالم القضاء الجمعى التفصيلي الفرقاني».

و «الشعشعة»، من الشعاع، وفي الجمع: «شعاع الشمس، بالضم، ما يرى من ضوئها عند ذرورها، أى اضائتها كالقضبان» شبه عالم اللهوت \_ من جهة اشتماله على اسماء الله، تعالى، وصفاته، التي هي من حيث ذاته، التي هي شمس شموس عوالم الوجود \_ بالشمس واشعتها، التي تمنع الابصار عن اجتلائها ضوئها ومشاهدة نورها، لضعفها وقصورها لالحجاب مضروب بينها وبين الابصار؛ بلقصور البصائر من جهة احتجاب بصائر العقول والأفهام عن اكتناهها واجتلاء أنوارها وأضوائها، لفرطنورها وغاية بروزه وظهوره. فأعياننا وتعيناتنا ومعارفنا،

<sup>&#</sup>x27; - اى: «اجتلاء الابصار».

بل معارف كلّ المكنات \_ التّى بقدروسعنا فومن وراء حجاب التعينات و الاسماء والصفات، لاكمايليق به، تعالى، وكما هو عليه \_ حجابٌ مضروب وغطاء مسدول.

ان قلت: قد نطقت آلسِنّةُ قاطبة الفلاسفةالشامخين والحكماء الراسخين، بالله لاحجاب في المفارقات ولاغطاء فيها، بل كل يشاهد بعضها بعضاً، ويشاهد نورالانوار ايضاً «بالعلمالحضورى النورىالاشراقى»، فكيف حكمالمصنّف باحتجابه، تعالى، عن «سُكّان» عالمالجبروت؟ قلت:ليس مراده، قده، نفى مطلق علمها و شهودها له، تعالى، واحتجابها عنه مطلقاً، بل المراد احتجابها عن اكتناهه أوعن مشاهدته على سبيل الإحاطة والكمال وكما ينبغى وبماينبغى، فان دارك المفاض للمفيض بقدرالإفاضة، لابقدرالمفيض، كما قيل:

ترا جنانكه توئى هر نظر كجا بيند بقدر بينش خود هر كسى كند ادراك ومن هنا قال أعرف الخلق به، تعالى: «ماعَرَفناكَ حقَّ مَعرِفَتِكَ ، وَمَا عَبَدُناكَ حَقَّ عبادئك». مع انَّ ذك الاحتجاب مرجعه الى عينالرّحمة والإمتنان، نظراً الى انَّ فى جلاله جمالاً، وفى جماله جلالاً، وقهره مستور فى لطفه ولطف مخفّى فى قهره، كماورد: «سُبُحانَ مَنِ اتَسَعَتْ رَحْمَتُه لاَوليائِه فى عَينِ تَقْمَتُه». ولائه لولا

<sup>&#</sup>x27; - «وسعهم»،خ.

<sup>\* -</sup> بالاصل: «قطان».

<sup>&</sup>quot; - «احتجابه» - "

<sup>\* - «</sup>اکتناهها»، خ.

ذلك الاحتجاب، لأحرقت سُبُحات وجه ما انتهى اليه بصره، كماورد من: «ان لِلّه، تعالى ، سَبعينَ آلفَ حجاب مِن ظُلْمَة، لَولاها لأخُرْفَتْ السُبحاتُ وَجهه ماأنتهى اليه بَصَرهُ». واتماذكر هذا، للاشارة الى ان فى كلّ جمال جلالا وبالعكس،واته، تعالى، لفرط بساطته وكماله جامع بين الاضداد، كما قال الجنيد: «عَرَفتُ الله بِجَمعه بين الأضداد:هوالأول والآخر والظّاهر والباطن وهو بكل شيء عليم» \_ حتى لايتوهم ان بظهوره يرفع الحجاب المستند الى قصور البصر، فيقدرون على اكتناه نوره \_ و انه بعد الظهور ايضاً باق فى عزه الأحمى و غيبه الاجلى؛ وللاشارة الى انه، تعالى، تستهلك كثرة صفاته فى وحدةذاته، ولايقدم فى احديته بحيث يضمحل لذاتها كل عدد ومعدود.

قوله، قده: «قُطَّان» الخ٣/١٢٣.

فىالمجمع: قَطَن بالمكان يقطن، من باب قعد، أقام به ويقطنه، فهو قاطن والمجمع قطّان مثل كافر كُفّار.

والتاسوت، في اللّغة بعمى الطّبيعة الأنسانية ، واصلمالتاس، زيد في آخره الواو والتاء. وفي الاصلاح يطلق على نشأة الطّبيعة وعامل الخلق والشهادة. وهو، في قبال عالم الملكوت، بمعنى عالم الغيب. ولّما كان مرجع الاحتجاب الى قصور الإدراك، وكان قطّان التّاسوت أضعف وجوداً من قطّان الجبروت، فكان الإحتجاب فيها أشد، وإلى ذلك أشار بقوله: «فضلا» الخ.

۱ - بالاصل: «لاحترقت».

قوله، قدَّه: «انابشروقوجهه»الخ٣/١٢٣.

الاشراق الإضائة. يقال أشرقتالشمس، اى طلعت وأضاءت وجمّالارض. وأشرقالوجه أضاء وتلألأ حسنا، و المراد منالوجه، هنا، الذّات.

وأن جعلناقوله: «المتجلى بنور» الخ، إشارة الى ظهوره بالفيض المقدس وإخراجه، تعالى، الأشياء من العلم الى العين ومقام الاستجلاء، فيمكن ان تحمل هذه الفقرة على تجليّه، تعالى، بالفيض الأقدس، لاظهار الأعيان الثابة و الحقايق العلميّة من الخفاء المطلق والكنز المخفى الى مقام التقدير والتفصيل العلمي، اى من حضرة الأحديّة وبطون الذات الى حضرة الواحدية ومقام الجلاء؛ وكلا الظهورين ملائمان لمقام الحمدوالشكر. وهذا الظهور، وانكان مقدماً على الأول ذاتاً، الاالله لل كان الثانى أجلى وأجل فى رفع الفطاء والستر، قدّمه على ونسب الاول الى نور الجمال، ونسب هذا الى شروق الذات وخصص التجلّى بالملك والملكوت، وعمّم الانارة كلّ شئ، نظراً الى اوسعيّة داترة الفيض الأقدس من المقدّس، من حيث ان بعض الاشياء لا يظهر فى العين ولا يخرج من العلم أصلاً، بخلاف الظهور العلمي، فاته يقم كلّ شئ.

ويمكن ان يكون الاوّل إشارةً الىالرّحة الصّفاتية. فان له، تعالى، رحمتين: إحداهماذاتيّة، والأخرى صفاتيّة. وكلّ واحدة منها تنقسم الى العامة والخاصة، والأولى اى العامّة، تسمّى بالرّحة الرّحمانية، والثانيّة بالرّحيميّة. والعامّة الذّاتيّة تسمّى كلّ شئ وتقم كلّ ذرة وفيىء، وهى الرّحمة الوجوديّة الشّاملة. الخاصة تسمّى

بالعناية وبـ «القَدَمَ الصّدق»، التي هي من آثار حبّ الحق، تعالى، لبعض العباد، لا لموجب معلوم: من علم اوعمل اوغيرهما، من الأسباب والوسائل، واليه الإشارة بقوله، تعالى، في حقّ الخضر، ع، : «ءَاتَيْنَكُ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَعَلَّمْنَكُ مِن لَّدُنَا عَلَمْنَكُ مِن لَّدُنَا عَلَمُا». أَدُنَا عِلْمُا». أَدُنَا عِلْمُا». أَدُنَا عِلْمُا». أ

واتما قدّمالصفاتية، مع ان الذاتية أصلها وتمامها وبها تحققها وقوامها، لان الذّاتيّة، في عين إنبساطها وشمولها على كلّ شئ، تقهر حكمالتميّنات وتغلب عليها وتقهرها، فتكون أشد نفوذاً وإحاطة فناسبت مع الجلال والعظمة والرّفعة، ورفع حكمالإثنينيّة والكثرة والقهاريّة. والصّفاتية تناسب الجمال واللّطف، وهوأنسب بالنّسبة الى الحمد، وأقرب الى الإحسان والإمتنان، فلذلك وصف الذّاتية بقوله: «بحيث افنى ۴/۱۲۳ الخ. والمراد من المستنير الماهيّات المكنة والاعيان القابلة.

قوله: «وأعار»الخ ۴/۱۲۳.

إشارة الى انَّ خلعةالوجود أمانةالهيَّة، يجب ان تردَّ الى اهلها، وانَّ الصفَّة الذَّاتية للممكن هي اللاضرورة والامكان، كماقيل:

سيه روئى زممكن در دو عالم جدا هرگز نشد والله أعلم والى مقامالواحدة فى الكثرة ورؤية الحق فى الخلق، كما قال عزاسمه:

۱ - الكيف(١٨)، ۶۵.

«سَنُرِيهِمْ ءَايَنتِنَا فِي ٱلْأَفَاقِ»\الآية. والى انّ الكلّ مُسبّح بحمدبارثه وخالقه و مشاهدله. ولكن بعين حمده لذاته. فهوالحامد لذاته بذاته في مقام جمعه وتفصيله.

وقوله: «طرفا منه»۴/۱۲۳. اشارة الى انَّ ظهوره فى كل شئ بمقدار قابليّته، لابما يليق بكمال، جوده وفضله، كما اشرنا اليه آنفاً.

قوله: «وعند كشف سببُحات جلاله» الخ٥/١٢٣.

قال فى الجمع: سُبُحات النّور مظانها، و سُبُحات وجه ربّناجلاله وعظمة، وقيل نوره والمراد بالوجه «الذات» انتهى. وفى القاموس: «سُبُحات وجهالله أنوار وجهه وفى شرح حكمة الاشراق: المرادبها أنوار الذّات الأزليّة ألتى اذار آها الملائكة المقرّبون، سبّحوا، لما يروعهم من جلال الله وعظمة.

قوله: «فمنه المسير واليه المصير» الخ ٥/١٢٣-٩.

الأول إشارة الى اله، تعالى مبدء كلّ شئ. والنّانى الى الهالغاية والمنتهى لكل 
دُرَّةٍ ذُرَّة. او انّ الأول إشارة الى «قوس النّزول»، والنّانى الى «قوس الصعود». فائه 
فى الاول تَنزَلَ فى المراتب، وأوجدها بترتيب التعينات، حتى اختفت الهويّة فى 
الهذية البشريّة، و فى النّانى رفع حجب التعينات، من وجه الذّات الأحدية السّارية 
فى الكلّ، بالمحو والغناء فى الوحدة، حتّى يشرق سُبُحات وجهه وأنوار جماله، فتحه 
ماسواة، كماكان فى المقام الاحديّة الذاتية والتّعيّن الاول، كما قال على، عليه

۱ - فصلت (۴۱)، ۵۳.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - ای: «یعجبهم» ، منه قده.

السلام: «ألحقيقة كشف سُبُحاتِ الجلالِ مِن غَيرِ اشاره». فانَّ النَّهايات هىالرَّجوع الى البدايات، اذ لاوجود الاَّالوجودالحق الطلق، وتعيَّنه بقيدالإضافة أمر عقلى، لاعين له فى الخارج. وبعبارة أخرى لماكان أضافة الموجوات الى المهيَّات ربطاً صرفاً لا لاتحقق له بالحقيقة، فلاوجود له كذلك ً.

فالمراد من هذا ظهوره، تعالى، فى القيامة العظمى بمحو وجود الإنسان الكامل، وطمسذاته ومَحق هويته. ويمكن ان يكون المراد ظهورره فى القيامة الكبرى، و نفخ الصورباماتة كلّ شئ وظهوره بالقهاريّة المطلقة، قائلاً: «لِّمَن ٱلْمُلَّكُ ٱلْيَوْمُ لِللَّهِ ٱلْوَ حِلِ ٱلْقَهَارِ» ...

ومرادنا بحجب التميّنات هوالوسائط التي بينه، تعالى، وبين خلقه في اضافة الوجود وقَد أشار اليها بقوله، ص، في الحديث: إن ّلِلّه تبارك و تَعالى سَبعينَ الْفَ حجاب.

وقال المصنّف، في بعض مُصنّفاته في شرح هذا الحديث. والنّكتة في هذا العدد انّ مراتب الإنسان سبع، وهي اللطائف السّبع، والافلاك تسعة، و عالم العناصر واحد، ولّما كانت الوجودات من سنخ واحد والتّفاوت فيها من حيث ظهور كثرة

<sup>&#</sup>x27; - اي: «لاشيئاله الربط».

<sup>&</sup>lt;sup>™</sup> - «بالحقيقة» خ ل .

۲ - غافر (۴۰)،۱۶.

الآثار وقلّتها، فكما كان لهذه الآية أغنىالنفس الآدمية سبعة أبطن، كذلك للتّفوس السّماوية، فيتحصّل من ضرب السّبع في العشرة سبعون تعيّنا. كلّ منها مَجْلى لألف من الأسماء الحسنى ألله، فيحصل سبعون ألفاً من التّعيّنات والحجب: وجوداتها حجب نورانية، وماهيّاتها حجب ظلمانية.

والاولى والاظهران يعكس الامر، بان يقال فىكلّ منالسّبع العشرة، اذخُمّر الانسان من القَبْضات العشر: قبة من العناصر، وتسع قبضات منالافلاكالتسع، مثل انّ القهر منالشّمس، والغضب منالمرّيخ، والحبّ منالزّهرة، وهكذا فىكلّ واحد من السّبع، هذه العشرةُ بحسبه، وكذا الاسماء الالفيّة الحسنى.

وعلى ماذكره، قدّه، كما فى حكمةالاشراق: من ان المراد بها العقول المدبّرة للأجسام، كان العدد المزبور بياناً لوفورالكثرة، لان تلك العقول أكثر من هذا، فان كثرة العقول العرضية بحسب كثرة أنواع الارضية البريّة والبحريّة والسّماويّة والفلكيّة والكوكبيّة التّابتة والسيّارة، والتّوابت أكثر من قرات الامطار والبِحار، وعد الرمال.

أونقول، على قاعدةالكثرة فىالواحدة، بنحوأعلى: انَّ عالمالعقل، جامع لوجودات العوالمالعشرةالجسمانيَّة والمراتبالسَّبع لكلَّ واحد منها مع مَجْلُويَّته للالف من الاسماء الإلهيَّة؛ «والعلم عندالله، تعالى، ». انتهى ما أردنا نقله من كلامه، رفع فى الخلد مقامه.

۱ - «الانسانية»، خ ل.

قول: «والصلوة»الخ٤/١٢٣.

قد أشرنا الى سرالصلوة فى شرح خطبة المنطق، وسنذكره فى شرح الخطبة الآتية إنشاءالله، تعالى.

قوله: «عقله الكلّى» الخ ٧/١٢٣.

المراد به العقل الاول الذّى هو أول الصّوادر، عندالحكماء، عن الحقّ تعالى. والمراد من الكلّى «الكلّى العرفاني»: بعمنى الاحاطة والسّعة الوجودية. ولمّاكان هوأول ممكن استشرق بنور وجوده، تعالى، فيكون واسطة في إيجاد سائر الأشياء واستنارة ماهيات الممكنات، سيّما سائر العقول: من الطّوليات والعرضيات والباديات والصّاعدات.

ولمّا كان العقول الكلّية أقرب اليه، تعالى، من الكلّ وأتمّ قابليّة منها، من أجل ان إمكانها الذّاتى يكفى لقبول بذر الوجود، مع انها بعد نوره، صلى الله عليه وآله، واسطة لإيجاد سائر الاشياء، خص الاستشراق بنوره، ص، بعقول من تأخّر وتقدّم والمراد ممّن تأخّر «الصّاعدات»، وممن تقدّم «الباديات في اوالمراد ممّن تقدّم من تقدّم عليه، ص، في الظّهور الشهادى النّاسوتى: من الانبياء، والاولياء؛ وممّن تأخّر أولياء أمّنه، والطيّبون المقدّسون، من آله وعترته.

قوله، قدس سره، «المتعلم» الخ٧/١٢٣.

<sup>· -</sup> اى: «سائر العقول الطولية والعرضية»؛ منه، قده.

اشارة إلى قوله، تعالى: «وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ »'. وذلك المملّم' هو مقام الاحديّة، والتّعيّن الاوّل، الذّى كان، ص، فيه «نبيّاً، وآدم بينَ الماء والطن».

قوله: «وهو بصورته» الخ ۸/۱۲۳.

المراد بالصّورة. هنا، ظاهره، وصورته البشريّة. وظهورهالنّاسوتي. وقوله: «بمناه». أي مجقيقته وروحه.

قوله: «أعلى القلم» الخ ٨/١٢٣.

لًا كانت الالفاظ موضوعة عندهم للمعانى العامّة، وكانت العقول الكلّية واسطة فى افاضة الاشياء وايجادها فى صفحة الإمكان والأعيان \_ كما ان القليم واسطة بينالكاتب والقرطاس فى ترقيم الحروف ، وتسطير الكلمات \_ وكان روحه الكلّى، ص، الذّى هوالعقل الاول أول مفاتيح الغيب والصادر الاقدم، عبر عن سائر العقول: بالقلم و عنه، ص، : «بأعلى القلم».

قوله، قدس سرّه: «بين إصبَعي» الخ ٨/١٢٣

المراد منهما صفات الجمال والجلال، واللَّطف والقهر، لائه آدم الاول الذي عُلَّمَ بجميعالاسماء، والتّعبير بالإصبَعين مستند الىالاصل المذكور، أعنى كون الألفاظ موضوعة للمعانى العامّة، فانَّ المراد من يديه عليه و قدرته. ولمَّا كان

۱ . النساء(۴)،۱۱۳۰

<sup>ً . «</sup>المدرس»، خ ل.

ظهور قدرته إنما يكون من حيث اقتضاءأسمائه، و صفاته الجمالية والجلالية \_ لائه، تعالى، من حيث ذاته غني عنالعاملين \_ فلذلك عبر عنهما بالإصبعين.

قوله: «ربه الاكرم» الخ٩/١٢٣.

وهو اسمالله، الّذي هوالإسم العظيمالأعظم، الذي هوإمام جميع الاسماء الالهية.

قوله: «وهو بنفسه»الخ٩/١٢٣.

«أى هوبذاته وحقيقته، أو بانفراده ووحدته، و من حيث هو، معقطع النّظر عن جميع الموجودات غير بارئه وخالقه كما رود: «انّالمؤمن وحدهجماعة».

قوله،قدس سرّه: «الكتاب الحكيم» الج ٩/١٢٣.

اشارة الى قوله، تعالى: «وَإِنَّهُ، فِي أُمِّرِ ٱلْكِتَنْسِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيمُ » وقدم معانى الكتاب، و سر اطلاق أمّالكتاب على روحه الكّى على روحالكلّى الجَمعى الإلهى، في قسم المنطق، فراجع.

قوله: «الحكيم المحكم» ٩/١٢٣.

اى المشتمل على جميع الحكم والمعارف الإلهية الرّبانيّة، من جهة أنّه، ص، بروحه وعقله، بسيط الحقيقة، الّتي هي كلّ الاشياء وتمامها. أوالمشمتل على جميع فعليّات الاشياء وكمالاتها، من جهة أنّه واسطة إيجادها، ومعطى الشّئ ليس بفاقد

<sup>&#</sup>x27; - الزخرف(۴۳)، ۴ بالاصل: «حكيم عليم».

له، وغاية خلقها ومنتهى رجعتها بمتقضى ماورد من اله: لَولاك لَما خَلَفْتُ الافلاك. ومن جهة اله، ص، الفصلالاخير، الّذى به فعليّة كلّ شئ وتميّزه وتحصّله وقوامه.

وأمّاكونه محكماً. فلحفظه منالتّغيير. والتبّديل. والنّسخ. والزّوال. لائه مجرّد عن المادّة. بل من الإمكان حُكماً. والمجرّد ولايقبل الزّوال. ولائه بفنائة المطلق. في الحق المتّعال باق ببقائه متستر بسترجماله وجلاله. ولسانه، ص، : «تسترّت عن دهرى «الح».

قوله، قدّس سِرّه: «الّذي فيه جوامع الكلم» الخ٩/١٢٣

جوامع الكلم مايكون قيلاً منحيث اللّفظ كثيراً من حيث المعنى. وقدفسر قوله، ص، : و «أوتيتُ جوامع الكُلِم» بالقرآن الكريم، والمراد به هنا: جوامع الكلمات الوجودية، اى كمالات كلّ الاشياء، أو مظهريّة جميع الاسماء و الصّفات بالنّحو الأتمّ الاكمل أوالاسماء الذّاتيّة بطريق التّوصيف، الّتى هى مفاتيح غيب الجمع والوجود.

قوله: «وفي باطنه»الخ ۲۳/۱۲۳»

المراد بالتقطة هنا، هوالتّعيّن الاوّل والاحديّةالذّاتيّة، الّتي عَبْرعنها بها. لبساطتها وطردهاللكثرة رأساً.

والمراد من الحروف المعجم الاسماء الكلّية، لأنّ المعجم قديطلق على جميع الحروف التّمانية والعشرين، من التعجيم، وهي إزالة العجمة بالنّقطة: يقال «أعجمت الحرف» (بالالف)، اى أزلت عجمته بما يميّزه عن غيره بنقط وشكل.

وقد يطلق على الحروف المقطّعة، التي تختص بالتقط من بين سائر الحروف، وهى الانسب هيهنا. ولمّا كانت الاسماء الكلّية مبدء سائر الاسماء، والاسم الاعظم الذّى هى مظهره سيّدها واصلها، فيكون بمنزلة راسمها، ويكون مظهره، الذّى هو ذلك الرّوح الكلّى ايضاً، راسماً لجميع مظاهر تلك الاسماء، ولباقى الاشياء بطريق الاولويّة.

و يمكن يكون المراد بها الفيض المقدّس الرّاسم للموجودات، أوالذّات الالهيّة الظاهرة فيه، لامن حيث هيهم، بل من حيث اتّصفها بجميع الاسماء والصّفات.

قوله: «ان هذا القرآن» الخ ۱۰/۱۲۳.

المراد بالقرآن إمّا القرآنالتّدويني، بناءً على كون المراد من جوامعالكلمالقرآن، أوالتّكويني الّذي هو خلقالله.

والمراد من الهداية على الاول الهداية التشر يعيّة، وعلى الثّانى الهداية التّكوينيّة، الّتى هي أقوم، أى أتمّ وأكمل من باقى الهدايات، لانها أصلها و تمامها. وهي فروعها، وبها تذوّتها و قوامها.

قول: «و آله» الخ ١١/١٢٣.

قدفُسَر فى الخبر المروى عن الصادق، عليه السلام آلُ النّبي، ص، بذريّته ، واهلُ بيته بالائمة، عليهم السّلام. وقال بعض اهل التحقيق: «آل النّبي، ص، من يؤول اليه

<sup>· -</sup>أى: لان الهداية التكوينية اصل باقى الهدايات.

، وهم قسمان : الاوّل من يؤول اليه أولاً جسمانياً صورياً، كاولاده ومن يحذو حذوهم، وهم أقاربه، الذين تحرم عليهم الصّدقة في الشريعة. والثّاني من يؤول اليه مآلاً روحانيًا معنويًا من العلماء الرّاسخين، والاولياء الكاملين، والحكماء المتألهين المقتبسين من مشكوته؛ وتحرم عليهم الصّدقة المعنويّة أيضاً، وهي تقليد الغير في العلوم والمعارف. وأصله أهل، قبلت الهاء همزة، بدليل تصغيره بأهيل انتهي.

وعلماء اللّغة ذكروا ان اللرجل هو أهل بيته. و في النّبي، ص، يجب تخصيصه بالأثمة والمصمة الكبرى، فاطمة الزهراء، عليها وعليهم السّلام، لوجهين: الاول من جهة أنّ أواهم اليه، صلّى الله عليه و آله، بكونهم مخلوقين من طينته المقدّسة، التي هي من أعلى عليّين : عالم الامر وحضرة الحبروت، بحكم كونهم من نور واحد المستلزم لتقدّمهم في الخلقة على سائر الموجوات، وكونهم أول الصوادر الوجوديّة، ولاشك أنّ نساء النبي وأقوامه لاحظ لهم من ذاك الامر، بالاتفاق.

والثّانى أنّ بيتالله تعالى، بيتان: صورى، وهوالكعبة. ومعنوى، وهوقلب المؤمن بودجه و حضرة الاحديّة الذّاتيّة وبرزخ البرزاخ. ومرجع الاوّل، أعنى قلب المؤمن أيضاً الى ذاك، من جهة أن كوه بيتاله، تعالى، منجهة مظهريّته لهذاالبيت، كما هوظا هر غير محتاج إلى البيان.

والبيت الحقيق للنّبيّ، ص ـ بحكم: «أبيتُ عِندَ ربّي، يَطْعَمْني و يَسقيني»

١ - «مالأ»خ ل.

كما قال: «لايسعني ارضى، ولاسمائي، بليسعني قلب عبدي المؤمن»، منه.

هوأيضاً هذاالبيت ، من جهة مظهريّته للأسم الاعظم الإلهى ، ولمقام قابقوسين اوأدنى، كماأشار، ص، إليه بقوله: «كنتُ نبياً آدَمُ بَينَ الماء والطّين»؛ وهذاأيضاً مستلزم لماذكر، ولعلمهم بماكان وما هوكائن وما يكون، ولمظهريّتهم الفعليّة لجميع صفاته تعالى و أسمائه؛ وأين أقوامه، ص، ونسائه من هذه المنزلة الرّقمية، والمكانة العظمى؟ فهذا الدّليل يظهر للعارف الخبير اختصاص آية التّطهير بهم، عليهم الصّلوة والسّلام، أيضاً؛ فافهم وتدبّر.

قوله: «كلّ ريب» الخ١٢/١٢٣.

الرّيب الشّك؛ والرّين الخبث والدّنس؛ والقين لغة فى الغيم، ويجيئ بمعنى الغِطاء يقال : «غان على قبله كذا»، أى غطاه.

قوله: «القديسون» الخ١٢/١٢٣.

فى المنجد: «القدّوس من أسمائه، تعالى، أى المنزّه عن كلّ نقص وعيب. والقدّيس الفاضل الحاصل على تمام الصّلاح، والقبول عندالله. والمؤمن، الّذى يُتوفّى طاهراً فاضلاً انتهى».

والمراد منه هنا شراكتهم معه، ص، في العصمةالمطلقة عن كل عيب، و نقص، و شين فضلاً عنالعصيان وصدورترك الاولى، لمحوجهة خلقهم وإمكانهم فيجهة وجوبهم بوجوبه، تعالى، و بقائهم بإبقائه بل ببقائه.

قوله: «والصّدّيقون» الخ١/١٢۴

قال القاساني فيالإصطلاحات: «الصّدّيق المبالغ في الصّدق، وهوالّذي كمل

فى تصديق كلّ ماجائت بهالرّسل، عليهمالسّلام، قولاً وفعلاً، لصفاء باطنه وقربه لباطن النّبى، ص، لشدة مناسبته له. ولهذا لم يتخلّل فى كتابالله مرتبة بينهما فى قوله، تعالى: «اولئك ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَّيْنَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلصِّدِيقِينَ وَٱلصَّدِيقِينَ وَٱلصَّدِيقِينَ وَٱلصَّدِيقِينَ لَا مَانَ فِي اللهِ عَلَيْهِم مِّنَ اللهِ المَانَ وَاللهِ عَلَيْهِم مِّنَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِم وَاللهِ عَلَيْهِم وَاللهِ عَلَيْهِم مَّنَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِم وَاللهِ عَلَيْهِم وَاللهِ عَلَيْهِم مِن اللهِ عَلَيْهِم وَاللهِ عَلَيْهِم مِن اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهُ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهُ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهِم اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهُ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهِم اللهِ عَلَيْهِم مَن اللهُ عَلَيْهِم مَن اللهِ عَلَيْهُم مَن اللهُ عَلَيْهِم مَن اللهُ عَلَيْهُم مَن اللهُ عَلَيْهِم مَن اللهُ عَلَيْهِم مَن اللهُ عَلَيْهُم مَن اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَي مَائِقُونَ اللهِ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللّهُ عَلَيْهِم اللهُ عَلَيْهِم اللهِ عَلَيْهِم اللهُ

أقول لمّا كان ذالك الخبر من الجمولات المسلّمة للعامّة، نقله فى المقام ليظهر للمعارف البصيركذب ماينسبونه إليه، ص، فى سائر ماوضعوه، من الاحاديث. لاتهلوكان ابوبكر مع النّبى، ص، كفرسى رهان، فإمّان أن يراد به تساويها فى المرتبة، فسبقه، ص عليه فى الدّعوة مستلزم لترجيح أحد المتساويين من غير مرجّح. مع أنّه لسبقة عليه، ص، زماناً من جهة سنّه ، كان الواجب عليه سبقه عليه، ص، لاسبقه، ص، عليه، ص، عليه من عليه المرتبع من عليه المنافرية من دان.

وان كان المراد تلازمهما فى الوجود مع تأخره عنه، ص، رتبة ومفضوليّته بالنّسبة إليه، ص، لكان سبقه عليه، ص، فى الدّعوة مستلزماً لترجيح المرجوح على الرّاجح فكان الواجب ص، لكان سبقه عليه، ص، فى الدّعوة مستلزماً لترجيح المرجوع على الرّاجح فكان الواجب على النّبى، ص، عدم الإيمان به، بل تكذيبه، ص، له، فكيف قال، ص، : «لو سبقنى لآمنت به». مع أنَّ مما جاء به النّبي،

<sup>&#</sup>x27; - النساء (۴)، ۶۹،کذابالاصل، والصحيح: «فاولئک مع الذين»،الاية.

<sup>1.</sup> بالاصل: «عليه، ص».

ص، هوأفضليّته من جميع الخلايق، و قال الله ، تعالى: «اَلنَّبِيُّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينِ مِنْ أَنفُسِهِمْ »'. فيجب عليه تصديق النبّى، ص، حينئذ تصديقه. وبالجملة هذا الخبرتما يظهر الجعل، والوضع من ظاهره، لكلّ صاحب فهم بصيرة.

والصديق الاكبر من ألقاب أمير المؤمنين والأثمة المعصومين، عليه وعليه مالسّلام، الذين هممعه، ص، من نور واحد، بحكم «أوهم محمّد وآخرهم محمّد». مع انَّ للتصديق ثلث مراتب: الأولى التّصديق القولى وعلى سبيل التعلّق، التّانية التّصديق الوجودى المقامى على سبيل التّحقّق. والتالثة التصديق الوجودى المقامى على سبيل التّحقّق. والتّحقّق بهذه المراتب لاشك في اختصاصه بهم، عليهم السّلام، لائهم كانوا متحققين بمقامه، من جهة خلافتهم عنه، ص، لا أبوبكر مع قول: «أقيلونى لست بخير منكم، على فيكم» اعترف بافضليّة، عليه السّلام، عنه وعدم لياقتة لمنصب الخلافة، فضلاً عن النّبوة؛ فكيف يتصور أن يقول التي، ص، مانقل لياقتة لمنصب الخلافة، فضلاً عن النّبوة؛ فكيف يتصور أن يقول التي، ص، مانقل في الخبر الجمعول؟ ـ «وَسَيَعْلَمُ ٱلّذِينَ ظَلَمُواْ أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ » ...

قوله: «من كلَّ عين» الخ٢/١٢۴

أقول: للعَين معانكثرة في اللَّمة: منها خيار المتاع وأشراف النَّاس وخيارهم، ومنهاالنَّقد والمناسب صفوالشَّئ وخياره، اي ملأ الكفَّ بموالاتهم والتَّخلُق

۱ - الاحزاب(۳۳)،۶.

<sup>&</sup>quot; – الشعر اء(۲۶)، ۲۲۷.

بأخلاقهم،ولمسهامن خياركلّ كمال وصفوته. أو بمعنىالتّفيس، والعز' . او بمعنى الخالص، أى الحبّةالخالصةله ، تعالى.

قوله: «وأن له جنّتين»الخ ٣/١٢۴

أى عادٌ في الحشر، والحال أنَّ له جنَّتين: إحداهما جنَّةالأفعال، والثانية جنَّة الذَّات والصّفات، اللَّتان للمقرّبين. والصّفر بمعنى الحالى.

قوله: «وآب بخفی حنین»الخ ۳/۱۲۴

قال فى المنجد: «مثل يضرب فى الرجوع بالخيبة. وأصله أنَّ اسكافاً، كان يقال له حُنين،أتاه أعرابي، فساومه فى حُف، واختلفا، حتى غضب حنين فأراد كيدالأعرابي. فاخذ المخف و طرح شقاً منه فى طريق الأعرابي، ثمَّ القى الآخر على مسافة منه فى الطريق، وكمن بينها بحيث لا يراه. فلمّا مرّ الاعرابيّ باحدهماقال ما أشبه هذا بحني حنين، ولو كان معه الآخر لأخذته، و مضى. فلمّا انتهى الى الآخر، ندم على تركه الاوّل، فعقل ناقته وأخذه ورجع فى طلب الآخر. فخرج حنين من الملكين وأخذ النّاقة وما عليها ومضى. فلمّا عاد الأعرابيّ إلى قومه سُئل عاذا اتيت من سفرك؟ فقال، بخفى حُنين «انتهى.

وقال في الجمع: «وحنين اسم رجل، قال ابن السّكيت عن ابى القيضان: كان حنين رجلاً شديداً ادّعى اتى ابن أسد بن هاشم بن عبد مناف، فأتى عبد المطلب

 <sup>«</sup>القدير» غ ل. بالاصل: «الفر» وفسر في الهامش، كذا: «العز، بالعين المعجمه انفس كل شيئ
 بملك».

وعليه خفّان أحمران، فقال ى اعم أنا ابن أسد بن هاشم، فقال عبد المطلب: لاو ثياب هاشم، ما أعرف شمائل هاشم فيك، فارجع! فقالوا رجع حنين بخفيّه فصار مثلاً انتهى. ولكلّ وجه، ولكنّ الاول أعرف وأشهر،و كونه مذكوراً في القاموس أيضاً.

قوله «محل الحكمة» الخ٢٢/١٢

المُحل انقطاعالمطر، ويبس الارض،والجوع الشّديد، والخديعة، والكيد. والجدب؛ والكلّ متقارب معنىً.

والمراد «بالتّماثيل»(٧/١٢۴)الاصنام فى قوله، تعالى، «مَا هَـنـدِهِ ٱلتَّمَاثِيلُ ٱلَّتِى أَنتُمْ لَهَا عَلِكَفُونَ ١». لِاللها كانت صوراً للأناس، الّتى كان يعبدونها، وأراد بها زخارفالدّكيا.

قوله: «ديار الكليّات» الخ ٨/١٢۴

أى الموجودات الـــُلاهوتيّة والجبروتيّة، الّتي هي العقول الطّوليّة والعرضيّة. الّتي هي كليّات وجوديّة، بمعني المحيط الواسع.

قوله: «المرسلات» الخ ٨/١٢۴ والمراد من المرسلات، ايضاً هي العقول الكليّة البادية و الصاعدة. سميّت بمرسلات من أجل كليّنها و تجرّدها عن الغواشي الماديّة؛ فالمراد من الإرسال الكليّة والإطلاق الوجوديّ.

۱ - الانبياء (۲۱)، ۵۲. بالاصل : «انتم بها عاكفون».

قوله: «ناب الارقش» الخ٩/١٢۴

هي حيّة خبيثة، لها نقط سود وبيض يقتل من نهشته في اقلّ من ساعة.

قوله: «وانية» ۱۱/۱۲۴

اى ضعيفة فاترة.

قوله: «ونيّهٔ ۱۱ ۱۲۴

أي فجة.

قوله: «ان يتركوا سدى » ۱۲ ۱۲۴

سدى الامر أهمله، أي بلا تكليف، ضايعاً باطلاً.

قوله: «مع سُودده» ۱/۱۲۴

أي سيادته، لائها سيّدالعلوم، ورأسها.

قوله: «قراح سعی» الخ ۱۷/۱۲۴

ای منتهی سعیی. والقراح القوس البائنة من وَتَرها، و الخالص من الماء، و اوّل کلّ شیء، و ماء السّحابة حین تنزل؛ والکلّ مناسب، والجامع ما ذکرنا.

قوله: «قداح رأيي» الخ١٧/١٢۴

القِدح بالكسر السّهم قبل ان ينصل، ويراش؛ وسهم الميسر. والقَدَّحُ الفرد:كناية عن الدَّعيّ.

قوله: «بتيجان التَّقفية» الح ۴/۱۲۵

التَّفقيه مصدر، وعند الشُّعراء توافق الكلام على الحرف الاخير و جعل

الكلام مسجّعاً و مقفيّ .

«الهامة»۴/۱۲۵«

رأس كلَّ شيء.

و «الجَرَّةُ»۶/۱۲۵

إناء من خزف.

و«الثريا» ۴/۱۲۵

مجموع كواكب في عنق النّور، ويشبّهون به المجموع الحنفيّة في حسن النّظام. و تناسب الافراد، وتلازم المجتمعين، حتّى كَأنّهم لايتفارقون.

و «العقب»۶/۱۲۵.

مؤخَّر القَدَم؛ والعُقْبة من الجمال: اثره وهيئته.

و «المُحَيّا» ٤/١٢٥.

الوجه ،أوجزءه.

و «الدأماء »٧/١٢٥

البحر.

و «المثالب» ٨/١٢٥

المعايب.

و «الرَّجزَ»١٠/١٢٥

بحر منالبحور الشّعرية، يوازي لمستعلن، ستّ مراتب و نوع من

أنواعالشَّعر، يكون كلَّ مصراع منه مفرداً، وتسمَّى قصائده أراجيز.

و «الفذّ »١١/١٢٥

أول القِداحالعشرة،الَّتى هي سهامالميسر. والفذالفرد.أيضاً و الآيةالفاذه. أي المنفردة في معناها. ليس مثلها آية أخرى في قلَّة الألفاظ، وكثرة المعاني.

قوله: «والقُذَّ» بالقُدَّ» الخ١١/١٢٥

قال في المجمع: الحديث عنى النبي، ص، «يكون في هذه الامّة كلّ ماكان في اسرائيل، حذوالنعل بالنعل، والقُدَّة بالقُدَّة». القُدَّة بالقُدَّة أي كما يقدّر كلّ واحدة منهما على قدر صاحبتها وتقطم. ضرب مثلاً للشيئين يستويان ولايتفاوتان انتهي.

قوله: «فوق التّمام» الخ١٢/١٢٥

قد قسموا الوجود: «إلى النّام، والنّاقص، والمستكفى وفوق النّمام». فالنّمام مالاحالة منتظره له، وبرئ عم ملابسة القوّه. وفوق النّمام مايكون مع ذلك مبدء لكلّ فضيلة، وكمال، و خير، و ترشّح منه كماله إلى غيره. والمستكفى ماله حالة منتظرة، لكن يأخذ من باطن ذاته، وعن الطّوليّات، لا من العرضيّة. والنّاقص ما يكون بالقوّة، ويأخذ الفيض من الطّوليّات والعرضيّات، أى من كِلتا السّلسلتين. والمراد من النّمام والعقول نظراً إلى الوسائط، ومن فوق النّمام الحق الواحب، تعالى، نظراً الى القائها.

<sup>&#</sup>x27; - اي: «القاء الوسائط».

قوله: «النَّسر»الخ ١٣/١٢٥.

أقول: النسر انكوكبان، بقال لأحدهما النسر الطائر، وللآخر النسر الواقع: والنسر طائر حاد البصر، منأشدالطّيور، وأرفعها طيراناً، وأقواها جناحا، يخافه كلّ الجوارح، وهوأعظم منالعقاب.

قوله: «والمقام المحمود »الخ١٤/١٢٥

وهوالذّى وعد نبيّنا، ص، ويكون لأمّته فى الآخرة، أى لصالحائهم بتبعيّنه. وهوالظّهور بقام المظهريّة الكبرى، التى ليس ماورائها مقام وقرية، بالظّهور التّام، وبصيرورة العبد مثل الحق فى الإيجاد والإعدام والحلع واللّس، كما ورد منانه يخاطب الحق، تعالى، أهل الجنّة ، بعد ما استقرّوا فى مقامهم: بأنّى جعلتكم مثلى، أنا أقول للشّئ «كُنْ فَيكون دُ فَعِملتكم بحيث تقولون للشّئ «كُنْ فَيكون دُ.

قوله: «و تممّواالحكمة »الخ١٥/١٢٥

أى كلمة التّكوين الوجوديّة، اوالنّفس النّاطقة، أوكلمةالتّوحيد الّتي شرطها الولاية.

قوله: «هفراتها»۱۶/۱۲۵

المفوة السقطة.

قول: «حين توان»١٧/١٢٥

التواني التكاسل والفتور وعدم الجد فيالعمل.

<sup>٬ .</sup> الانعام(۶)،۷۳؛النحل(۱۶)،۴۰.

قوله: «شدید القوی» الخ ۳/۱۲۶

هوالعقلالفقال، أوالحق المتعال، أو رب النوع الانساني، اوالعقل الاول والكلّ محتمل له وجه.

قوله: «الغاية القصورى»الخ۴/۱۲۶

أى الفناء فى الله، والبقاء به، حتى تأمنوا من الصّعق ــ «فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَوَاتِ وَمَن فِي اللَّهُ عَلَى اللهُ عَل

قوله: «ياواهب العقل» الخ ٥/١٢۶

إنماأتى بحرف النداء، مع أنه، تعالى، ليس ببعيد، حتى يناديه و أنه دان فى علوه، إشارة الى أنه، تعالى، مع كونه أقرب إلى المناى من حبلالوريد، وأنه دان فى علوة، عال فى ذنوة، أيضاً، وأنه، تعالى، لما كان فى غاية الرّفعة والجلال، لوجوبه و كمال عظمة، وكان الممكن فى غاية الحسة والدنانة ونهاية الإنحطاط والتسفّل والخشوع والتذلّل بالنسبتة الى جنابه وحضرته، فهو ليس بقابللذكر جنابه وعد نعوته و محامده، إلابوسيلة حرفالنّداء، التى هى وسيلة فَلْتةالمنادى الى المنادى، وتوجّهه اليه؛ فيكمل بسببها القابليّة لذكر المعبود وعد نعوته و محامده وصفات كماله و جماله. اوللإشارة إلى أن المنادى متوجّه إلى حضرة المنادى دائماً

<sup>· -</sup> الزمر (٣٩)، ١٤٨، بالاصل: «... من في السموات والارض...».

وغير غافل عنه، كما أنّه أقرب إليه من كل شئ. أو إلى أنَّ الإشارة الى هويّة المحمود، وشخصه في مقام الحمد أتمّ في إفادةالاختصاص، ورفع الاشتراك. من أن يسميّه باسمه أويعيّنه بصفاته. وأنه، تعالى، لمّا لميكن الإشارة إليه. لتنزّه هه عن الجهات، او لأنَّ الحقيقة كشف سبحات الجلال من غير إشارة، يكون ندائه وذكره بأسمائه وصفاته بمنزلة الاشارة إليه في غيره. في نفي الاشتراك وإفادة الاختصاص ، ويكون لذلك أتمّ من ذكر اسمه من دون نداء. او لأنَّ لسان النَّداء أتمَّ في بيان` شدّة الحبّة، وشوق لقاء الحبوب وجلب توجّهه إلى المحبّ العاشق من غيره. أو أنّه ، تعالى، وان كان في غاية الَّدنوُّ و القرب من كلُّ شئ. لكن لمَّاكان ذاك القرب ليس بمطلوب للمنادي، بل هو بُعدُ في نظره، وأنه طالب لتوجّه المنادي وافنائه لانيّة المحبِّ السَّائل، ومحوه لوجوده وهويَّته ۚ. او للإشارة إلى أنَّه لااسم ولارسم لحقيقة المقدَّسة الوجوبيَّة، حتَّى يذكرها به، بل الحَرَىُّ ان يذكره بصورة النَّداء، ويعيَّنه بأوصافه ونعوته. او للإشارة إلى أنَّه، تعالى، لمَّا كان أعرف فيكون لذلك ذكره بوسيلة النَّداء . كذكره وتعيينه بوسيلة ذكر اسمه القدّوس السَّبوح، تعالى شأنه العزيز، فهو معروف لكلُّ أحدى بأيٌّ نحو يذكر ويشارإليه.

وإنّما اختار كلمة «يا» من بين حروف النّداء، لمارُوى أنّه للمتوسّط، وهو، تعالى، أيضاً بهويّته الغيبيّة المغربيّة برزخ البراز الوجوديّة، وجامع بين الضّدّين:

<sup>&#</sup>x27; - «اظهار »، خ ل.

 <sup>-</sup> كم قال بعض العرفاء.

القربالمفرط في عين العبد المفرط؛ بَعُد، فلا يُرى وَقَرُب، فسهدىالنَّجوى.

وإنّما اختار من بين أوصفافه، تعالى، صفة الهبة والجود، للإشارة إلى أنّ أفعاله تعالى، غيره معلّلة بالاغراض، كما ظنّه المتكلّمون.

وإنّما أتى بصيغة اسمالفاعل. والجملة الاسميّة، لدلالتها على الدّوام والثّبات. أى دوام فيضه، تعالى. و ثباته و تنزّه ساحة العقل الكلّى من التّجدد والدّثور.

وأنّما لم يأت بصيغة المبالغة ، مع أنّها أتم وأبلغ في إفادة كماله، لإشارة إلى أمره، تعالى، واحدة وأنّه لاتكرار ولا تعدّد فيالنّجلي الاول و ظهوره فيالمّجلي الاكمل، الذي هوالعقل الاول، بل سائرالعقول الطّوليّة، بل العرضيّة، لمكان انحصارها في شخص واحد واصل فارد؛ وإن كان لاعد لنعمائه ولاحد لآلائه ولذلك يطلق عليه الوهّاب أيضاً، سيّما في عالم الخلق، بالنّظر إلى كثرة عطيّانه، التي لا تزيده إلا جوداً وكرماً و إنّه لايتصور تكثّر فيضه، حتّى يمكن المبالغة في إفاضته لعالم العقل والامر باعتبار كثرة أفرادالفيض. وكذلك أنّه غير قابل للاشتداد والحركة، حتّى تكون المبالغة باعتبار مراتبه و درجاته.

وعلى تقدير كون المراد من العقل النفس المستكملة بالحكمتين، فهى أيضاً كذلك: باعتبار غاية تحوّلها، وباعتبار مبدئها وأصلها، ونهاية صعودها و عروجها. إشارة أيضاً ألى أنَّ افاضته لعالم الامبر الما هو على سبيل الإبداع المغزَّ، عن الزَّمان والحركة، لا على سبيل التكوين والاحداث. والألف واللهم في العقل إمّا للعهد

۱ - «مصداق»خ ل.

الذّهنّى، وامّا للتّعريف، للإشارة إلى أنّ العقل الكلّى، لَمّاكان واسطة لافاضة الموجودات ونوره الوجودى، سارٍ فى كلّ شئ ، فهو معروف لكلّ الاشياء و معود لجميمها، وشمس هويّته متجلّية فى قاطبة المدارك.

وإلمااختار صفةالفعل، الّتي هي الهبة والإجادة، لانها أنسب لمقام الجمد المقتضى لذكر النّعَم الواصلة إلى الحامد.

واختار هبة العقل لائه مظهر اسم الرّحمن، الّذى هوبعد اسم الله أكمل الاسماء واتمها؛ انكان المراد بالعقل العقل الكلّى، أو لائه مظهر اسمالله الجامع، ان كان المراد بهالنّفس المستكملة بالحكمتين. وعلى التَقديرين يكون إفاضته إفاضة كلّ وجود وكمال كلّ موجود، فيكون كدعوى الشّئ ببيّنة وبرهان، فكأنّه قال: «لك كلّ المحامد لائك مفيض العقل، الّذي هو أصل جميع الحامد».

وإنّما قال: «لك الحامد»، ولم يقل: «منك المحامد» ، لنّلايتوهم الجبر. اوللإشارة إلى عدم تنهاهيه.

وامًا توهم بعض المتكايسين من أنَّ قول القائل: «الحمدلله»، بناءً على جعل السّلام للاستغراق، مشعر بالجبر، فهو من بعض الظّن والحِسبان. فأنَّ حمد الحامدين له، تعالى، إنّما هو باعتبار كونه واجبالوجود بالذّات الذَّى هوالواجب من جميع الجهات والحيثيّات ومفيضاً ومبدءً لكافّة لإنيّات، وغاية لحقائق المكنات، الّق هى الممكن من جميع الجهات والحيثيّات، وكمالاتها. فيكونكلَّ محمدة وثناء، بالاخرة و بالحقيقة له، تعالى، كما أنَّ أصل كلَّ كمال وفضيلة منه. وهذا لاينافى

دخل قدرة العبد، واختياره الظلّي من جهة كونه مظهراً لاسم المختار، في وجود الافعال الخيريّة المقتضيّة للثّناء والحمدة، وكونها مبدء قربياً له من أجل كونه بلسان «الامر بينالامرين»، وكون أفعال العبد، كَوزان وجوده، من حيث أنّ أصل إيجاده من الحقّ، لكن حدوده وتعيّنانه من ناحية ماهيّة العبد .وبعبارة أخرى فكما أنّ وجوده، في عينانتسابه إلى العبد واتصافه به، يضاف الى الحقّ أيضاً، فكذلك أفعاله تضاف إليه، في عين إضافتها إلى بارثة وخالقه، بلسان «وَمَا رَمَيْتَ إِذْ وَلَعاله تضاف اليه منه أنّه الحمد رَمَيْتَ وَلَكِرِيَ ٱللَّه رَمَىٰ "»... وأمّا لوقيل منك المحامد، فلا يفهم منه أنّه الحمد والحمود، بل قد يتوهم منه الجبر، كما تومّم.

وحقيقة الحمد إظهار كمال المحمود، وهو ذائى وحالًى وقولًى. والحمد المذكور فى الكتاب، بوجه من أكمل مراتب الحمد: من جهة كونه بازاء إفاضة التفس المستكملة بالحكمتين، التى هى الانسا الكامل الجامع لجميع الفضائل والفواضل والكمالات والمحامد، او بإزاء العقل الفعال، الذى هو جهة فعلية عالم الخلق.

والمحامد جمع المحمدة بعمنى الثناء، أو بعمنى مايكون بإزائه الحمد، من الفضائل والفواضل. والثانى أبلغ فى الحصر، من جهة أنّ كون المحمدة بالمعنى الثانى له، تعالى يوجب كون المحامد بامعنى الاول له ، تعالى، بالاولويّة، و هذا بخلاف جعل المحامد بالمعنى الاول له، تعالى، لامكان خطاء الحامد فى جعل المحمود متصفاً

<sup>1 -</sup> الانفال(A)،۱۷،

بالايليق له الحمد. ويمكن أن يمكس الامر أيضاً، لولا توهم الخطاء؛ ولكنّ المعنى، التّانى لايعشر بفعليّة الحمد بخلاف المعنى الاوّل، فتدبّر. ولكنّ المعنى، التّانى، فالانسب حينئذ كلمة منك، لالك، فيكون العدول منها إليها، للإشارة إلى سريان نوره، تعالى، الفعليّ فى كلّ شئ ، وأنّ اتصاف كلّ شئ بشئ فهو فى الحقيقة يرجع الى الحقّ، تعالى فى مقام ظهوره بمظاهر أسمائه وصفاته وهذا المعنى أثمّ دلالة على التوحيد والحصر والمطلوب من هذا الكلام... وبالجملة: دلالة هذا الكلام على التوحيد أقرب من دلالته على الجبر، كما توهم. والتوهم ناش من عدم الفرق بينالسان التوحيد والجبر.

ثم إن الفرق بين الهبة والجود هو أن الجود، في اللّغة، بمعنى البذول والعطاء، والجود الذّى لا يبخل بعطائه، وعرّفه الشيخ في الاشارات: «بإفادة ما ينبغى، لالعوض». والهبة مطلق العطاء، سواء كان بعضوض، أولا؛ ولذلك قَسّمها الفقهاء إلى المعوضة وغيرها. والوجود هو الاعطاء على سبيل الاستحقاق، ولذا عرّفه الشيخ: بأنّه إفادة ما ينبغى. والهبة، من هذه الجهة، أعمّ منه، لأنها مطلق العطاء، سواء على كان سبيل الاستحقاق أم لا. ولكن الهبّة، الى غير المعوضة؛ وبهذا المعنى يطلق على الله تعالى، الوهاب. فالجود والهبة فيه، تعالى، بمعنى «إفادة ما ينبغى، كما ينبغى، لا لعوض ولا غرض».

و في اختياره «الهبة» إشارة أنَّ عطائه، تعالى، يشمل ما هو على سبيل الاستحقاق أوافضل، و ما هو على سبيل الاحسان و الفضل المحض؛ بل عند

التَحقيق كلّه على سبيلالفضل لأنّ العبد لا يملك شيئاً على مولاه، ولذلك ورد عن سيّدناالحسين، عليه السّلام: «ان ّالحق تعالى، هو الجواد، إن أعطى، و هو الجواد، وإن أعطى، وهوالجواد، وإن منع، لائه، إن أعطى عبدا، أعطاه ما ليس له، وإن منع، منع ما ليس له» انتهى. وإعطائه تعالى، لا يتوقّف على الاستحقاق \_ كما قيل:

داد حق را قابلیّت شرط نیست بلکه شرط قابلیّت داد اوست بوجه التّجلّی و ان کان الفضل ایضاً یکون عند استحقاقه للفضل.

و هذا لاينا في ما وُرَّثَ عن أرباب المعرفة؛ من أنَ «العطيّات على حسب القابليّات». لأنَّ هذا ناظر الى إعطاءالوجود، بحسب الرّحمةالرّحمانيةالامتنانية، و في مقام ظهوره، تعالى، بالفيض المقدس، و بنوره الّذى أشرق به سماوات الارواح، وأراضى الأشباح، كما قال تَقدّسَت أسمائه، تعالى: « ٱللَّهُ نُورُ ٱلسَّمَوّاتِ وَاللَّمْ وَالْخَرْضِ » لَمْ فإن إفاضة ذلك الفيضالالحَى التّورى على هياكل المهيّات إنّما تكون على حسب قابليّات الاعيانالنّابتات. إذبه لا يظهر أحكامها وآثارها، وإن لم تكن مهيّة قبل الافاضة والظهور في الخارج، لكن باعتبار تقدم ظهورها، في موطن العلم الرّبوبي، على وجودها الخارجي، ينزل ماء الحيات السّارى في الذّرارى بقدر

<sup>&#</sup>x27; \_ «الخالق»، خ ل.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> \_ النور (۲۴)، ۳۵.

۳ - اي: «بذلک الفيض».

معلوم، على حسباقتضائها بلسان استعداداتها الكائة فى ذلك المؤطن. ولكن لما كان ذاك الظّهور العلمى النورى أيضاً بالفيض الاقدس، يصّح أن يقال أنّ عطائه، تعالى، لايتوقّف على القابليّات، بل هوالجواد المحض والوّهاب المطلق وذوالفضل والاحسان والكرم والامتنان، ولذا قيل: «القابل من فيضه الاقدس».

وفيه أيضاً إشعار بأن فعله، تعالى، غيره معلّل بالغايات والاعراض الزائده، اى ليس فاعلاً بالقصد باصطلاح المتكلّمين ـ اى الّذى يستند فعلمالى القصد والدّواعى الزّائدة ـ بل هو فاعل بالرّضا أو بالعناية أو بالتّجلّى، وإن لم يكن فاعلا موجباً (بفتح الجيم)، بلهو فاعل موجب(بالكسر)، وفاعل مختار بالاختيار الّذى وهو عين ذاته. ولا يوجبكثرة فى ذاته، وهوالغاية الذّاتيّة لفعله، ولا يفعل لفرض يعود إلى غيره، كمارود فى الحديث القدسى: «كُنْتُ كَنْزاً مَحْفياً فَاحْبَبْتُ أَنْ أَعْرَف الطّهربذاته لذاته.

والهبة لا تحقق إلا بتحقق الواهب والمُتَهِب والموهوب. والواهب هنا هوالحق، تعالى، والموهوب لوكان هوالعقل الكلّى المنفصل، يكون المُنَهب العالم الطبيعي بوجه، والتظام الكبير والعالم الاكبر بوجه آخر. وإن كان العقل الكلّى المتصل، فيكون المُتهب التفس اوالتوع الانساني ولاينافي ذلك كون التّاني عين الموهوب، لائه وإن كان عينه بوجه، لكته غيره بوجه آخر، أي من حيث كونه

۱ - بالاصل: «كبير».

أى: «وان كان الموهوب العقل الكلى»

مرتبة رفيعة منها، وحسنة كاملة من حسناتها، أى من النّفس الانسانيّة بالمعنى الاعّم، أى المتشملة على اللطائف السّبع. ويمكن أن يكون المُتهب على هذا التقدير أيضاً العالم الاتمّ والتظام الاكبر، نظراً إلى أنّ النّفس المستكملة بالحكمتين خليفةالعقل الكلّى فى العالم الطبّيعى، بل خليفةالله فى العوالم الالهيّة بحكم: «إنّى جاعلٌ» الاية ، بناءً على كون المراد بالارض العوالم الامكانيّة بالنّظر الى تسفّلها من جهة إمكانها.

وفى اختياره هبةالعقل من بين هابة، تعالى، وعطياته إشارة الى وجه آخر، وهو أنَّ هبته هبته كلّ النعم، بل كلّ الاشياء، لائه بسيط الحقيقة وهو كلّ الاشياء وغامها و به تحققها وقوامها، فائه واسطة فى إعطائه و إفاضته، فكان ذلك، كمامرً كدعوى الشّئ ببيّنة وبرهان، فكأنه قال: «لمّا كان عطاء العقل منك، وهو مبدء كلّ المحامد، فلك كلّ المحامد وعواقب الثّناء. وفيه أيضاً إشارة بسبقة، تعالى، على العالم بالسّبق السرّمدى، نظراً إلى سبق الواهب على المُتهب، كماورد فى الحديث. «كانَ الله في بكن مّعه شيءً».

ولما كان الحمدكما هوالمروى عن المعصوم (ع) رأس الشكر منجهة أن ذكر التّعمة باللّسان أدل على مكانتها اختاره عليه. وقد أشرنا، فيما علّقناه على ما صنّفه، قدّه، في المنطق إلى أقسام الحمد من الصّادر عن الحقّ، تعالى، لنفسه: من الذّاتي، والافعالى، والآثاري، والقولى، وعن الخلق، كذلك، بالنّسبة

١ - البقرة (٢)، ٣٠.

إلى الخمسة أوالتّمانية. وقد أشرنا أيضاً إلى أنَّ أتمّ مراتب الحمد بعد حمدالحقّ، تعالى، لذاته، هو حمدالصادر الاول والانسان الكامل المكمّل. وقلنا أيضا: أنّه، كما أنَّ في مراتب الوجودات الاربعة الَّتي لكل شئ أكمل الوجودات العينيَّة ــ ما كان أتمَّ وجوداً ` أو أشدّ فعليَّة، فكذلك فيالوجودات اللَّفظيَّةوالكتبيَّةأتُّها ماكان أتمَّ إبانة وأجمع إفادة، كما في قوله، تعالى، «لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَــٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ َّ». و تعبير المصنّف أيضاً نظير هذا في الجامعيّة والاتميّة حيث أنّ إفاضة العقل إفاضة الكلِّ. كمامرٌ. لأنه تمامالكلِّ. وفيه أيضاً إشعار بتكثّر مراتب الحمد وأنواعه وفنونه وغصونه؛ وإشارة بأنَّ جميعالاشياء ناطقون و مسبَّحون بحمد من أنطق كلُّ شئ. حيث انه جَعَلالعقل «كصورة للعالم»، والتّركيب بين المادّة والصّورة إتّحاديّ علىالتّحقيق، وحكمأحدالمتّحدين يسرى إلىالآخر. فكلّ الموجودات الامكانيّة عُقَلاء عُرَفاء بالله، تعالى، و مسبّحون بحمده.

والعلّة فى اختصاص الصوريةبالعلم الطبيعيّ هي أنَّ العالم العقليّ عارٍ عن القوّة والاستعداد، برئ عمّا بالقوّة، مع أنَّ القوّة من لوازم الهيولي، الّتي هي «كَشَجَرَةٌ خَبِيثَةٍ ٱجْتُثَتْ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارٍ "». فلذلك العالم ليس بمنزلة المادة للقل، بل جملة العقول الكليّة كنور واحد، وبمنزلة الصورة

<sup>&#</sup>x27; - بالاصل: «اتم وجود».

۲ – النساء (۴)، ۱۷۰.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - ابراهیم(۱۴)،۲۶.

الواحدة ، والفعلية الرَّتقيَّة الكاملة التَّامَّة للعالم الطَّبيعي، كما قيل:

جان گرگان و سگان از هم جداست متحد جانها شیران خداست

وللتعبير بالصّورة وجه آخر: وهو أنّ صورة الشيء قد يطلق على ما به يظهر، والعقل الكلّي ما به يظهر العالم الطّبيعيّ، كظهور الرّقية بالحقيقة.

وتخلّل الكاف على هذا من جهة المغايرة بين الظّاهر والمظهر بوجه مًا. و له، أى ولتخلّل الكاف إيضاً وجهان آخران: احدهما أنّ الفس المستكلمة بالحكمتين، بعد خلع النّعلين من التواسيت والصّياصى، تصير فعليّة محضة مستكفية بذاتها وباطن ذاتها، بخلاف الصّور الماديّة. وأيضاً العقل الكلّى واسطة في ايجاد العالم الطّبيعى عندهم فهو من هذه الجهة كفاعل له و الفاعل يغاير الصّورة من وجه، وإن كان يشاركها بوجه آخر. فإنّ الفاعل مناط فعليّة المعلول، كالصّورة الّتي يكون بها الشّىء بالفعل، فهر يكون كالصّورة فتبصّر.

ولمّا كان مصنّف الكتاب، قدّه، ربّب كتاب هذا على الاسفار الاربع \_ الّتى للسلاك النظرى، على طبق أسفار السلاك العلمي، كما ربّب صدر المتألهين كتابه الاسفار عليها \_ أشار في الخطبة إلى تلك الأسفار بأحسن تعبير وإشارة؛ ونحن نشير الى كيفيّة تطبيق الخطبة عليها، فنقول: إنّ السّالك في السّفر الاوّل، الذي هو من الحق الى الحقّ تكون الكثرة حاجبة له عند مشاهدة الوحدة، و الخلق عن الحقّ، فيها جرإلى ربّه قائلاً (إلى مُهاجِرُ الى ربّي) (سَيَهدين)، ليرفض غبار

<sup>&#</sup>x27; \_ المنكبوت(٢٩)، ٢۶: «اني مهاجر الي ربي انه هو العزيز الحكيم»

الكثرة المانع عن شهود شمس الوجود، بكشف الحجب الظَّلمانيَّة والنُّورانيَّة والاستار الخلقية والامكانيَّة. فهو في بدو سلو كه يرىالكثرة، من حيث كونها كثرة و يكون الخلق حاجباً له عنالحقّ. وفي اواسط سلوكه يشاهد الخلق، بما هوأدّلاء على خالقه و اعلام ظهوره. لكن بما هو غيره و سواه. وفي النّهاية السلوك يظهر له شمس الهويّة عن مطلع وجوده وسرّه. فيرى الخلق مستهلكاً في الحقّ وأنّه تعالى. غايد المقاصد ومنتهي المآرب. فينتهي الى هنا سفره الاوّل، و هو السّفر منالخلق إلى الحقِّ. و الى هذا أشار بالمصراع الاوّل و الثّاني، مؤذناً إلى الحالات النّلث للسَّالك في هذا السَّفر: فإنّهاثبت أوَّلاً هبة و موهباً و مُتّهباً. و ذاك مؤذن بالكثرة والسوائيّة الّتي هي من لوازم العليّة و المعلوليّة، وهذه حالة السّالك في بدو سلوكه. ثمَّ ظهر له أنَّ عواقب النَّناء و محامد الكلُّ إليه راجعة، معرضة كانت في زعمها او طائعة، وأنَّه المحمود الحقيقي و المفيض و الوَهَّابِ الْمُطلق، وأنَّ الجميع مجالى كمالاته ومراتبه و برنامجاته؛ وهذا هو حال السَّالكين في أواسط السَّلوك. ثمَّ أشار إلى أنَّه الحامد والمحمود، والقاصد والمقصود، والشَّاهد والمشهو لكلُّ الموجودات، كما هو حال السَّالك في نهاية السيّر الاوّل.

وإذا بلغ نهاية ذاك السيّر المعنوى والسّفر الرّوحانى والمعراج الكمالى، وبلغ إلى مقام السّر، شرع فى السّفر التّانى، الّذى هوالسيّر فىالله، والسّفر من الخلق إلى الحق بالحق، إطاعة لقوله، تقدّست أسمائه: «وَٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ فِينَا

<sup>ٔ</sup> ـ الصافات(۳۷)، ۹۹: «انی اذهب الی ربی سیهدین»

لَهُمْدِيَنَهُمْ سُبُلُنَا '». فارتفع عن عينه حجاب الكثرة مطلقا، ورأى الحق بلاخلق، وأنه الظّاهر المطلق، ـ وان كان خفائه لفرظ نوره و غاية ظهوره. وأنه الاول والآخر والظاهر والباطن في عين ظهوره، وان ليس فيالدّار غيره ديّار، قائلاً بلسان حال: «لِمَنِ ٱلْمُلْكُ ٱلْيَوْمَ '» وبحيباً «بلّهِ ٱلْوَ حِدِ ٱلْقَهّارِ '»، ومتر غاً بعقاله سيّدالعارفين وإمام الكاشفين «متى غبنت، حتى تجتاج إلى دليل» الخ، وماقاله بعض العارفين:

یار نزدیکتر از من بمن است وین عجت تر از من از وی دورم

فيصير وجوده حقّانيا. فيسافر في هذاالسّفر من مقام السّر الى الحنفاء، و منه إلى الاخفى، ويصير مظهر صفة بعد صفة، و مُعلّم بالفعل ببعض الاسماء أوبحيمها، على حسب مراتب سيره، وكمال ولايته.

ثم يبلغ إلى مقام البقاء بعدالفناء، والتّمكين بعد التّلوين فيشرع في سير آخر، بعد بلوغه إلى مقام الحبّى والحبوبي، و نيله بقرب النّوافل والفرائض، فيسافر منالحق الى الخلق. ولكن يرى الوحدة في عين الكثرة، بحيث لا يحجبه الكثرة عن الوحدة وبالعكس ويراه ظاهراً في كلّ شئ ، وهو غالب على أمره، وهو الحق وماسواه باطل عاطل وأنّ:

۱ – العنكبو ت(۲۹)، ۶۹.

۲ –غافر (۴۰)، ۱۶.

<sup>&</sup>quot; – غافر (۴۰)، ۱۶.

كلّ ما فى الكون وهم أوخيال أو عكوس فى مرايا، أوظلال وإلى السّفر التّانى أشار بقوله: «يامن هواختفى» الى آخر المصراع الثّانى من هذاالبيت، وإلى هذاالسّفر أشار بقوله: «بنور وجهه استنار كلّ شئ».

وبعد انتهاء ذاك السّير والمعراج الروحّى القرآني، يشرع في السّقر الرّابع، وهو السّقر من الخلق إلى الخلق بالحقّ. فيسرى من ظاهر الخلق إلى باطنه، و من ملكه الى ملكوته، ومن شهادته الى غيبه، فيرى ملكوت الاشياء كما هي، و يظهر له كيفيّة معاد الخلائق، ورجوع الكلّ إلى الله في القيمة العظمى والكبرى. ويصير قابلاً لحمل الامانة الاسمائية والخلافة الكليّة الالهية، وأن يكون نبيًا بنبوة التعريف و التّشريع كليهما، او متّصفاً مع ذلك بالرّسالة ومعبوثاً بالسيّف، وبالفاً الى مقام «أولى العزميّة» ومن هنا يبتدى سيرالهم دين، فإنهم يسافرون من ذاك القمام \_ الذي هو مقام «قاب قوسين» الذي هو نهاية سيرالانبياء \_ الى مقام «أو أداني» ألل ماوراء المطلّم. \_ وأشار إلى النّالث بالمصراع الرّل من البيت التّالث، وإلى الرّابع بالمصراع التّانى منه.

ويمكن حمل قرائن هذه الخطبة الشريفة على مراتب النّفس في العقل النّظرى والعملى، وعلى اللّطائف السّبع والحضرات السّت أو الخمس، على تقدير كون المراد من العقل النّفس المستكملة بالحكمتين: بجعل المصراع الاوّل والتّاني من

<sup>&#</sup>x27; - النجم(۵۳)، ۹: «فكان قاب قوسين أوأدتي».

النجم(۵۳)، ۹: «فكان قاب قوسين أوأدتى».

البيت الاوّل إشارة إلى العقل بالهيولى وبالملكة والتّخلية و التّجلية من مراتب التّظرى والعملى، بأن يكون قوله: «لك المحامد» الى آخر الخطبة إشارة تفصيليّة إلى مراتب التّفس المستكملة، حيث أنّ الحمد يتعلّق بالظّاهر والتّظريّات، الّتى هى النّتائج المنظورة والمقصودة من البديهيّات، كلّها مقدمة لمعرفة الصّانع، تعالى وصفاته وأفعاله وآثاره. والمقصود من التّخلية والتّجلية أيضاً البلوغ إلىمقام التّخيلة، ومنه إلى مقام الفناء والبقاء، الذي ماورائه مَرمى لرام، وماوراء عُبّادانه قرية؛ فإليه، تعالى، ينهى المقاصد، وهو المقصود لكلّ قاصد، كما قيل:

مقصود من از كعبه و بتخانه توئى تو مقصود توئى كعبه و بتخانه بهانه وإلى هذا أشار بالبيت الأول.

ولمّا كان العقل بالفل نوراً يقذفه الله في قلب من يشاه، وكذلك في مقام التّحلية يتحلّى النّفس بالصّور القدسيّة ،الّتى هي أنوار محضة ووجودات صرفة متّحدة مع جوهر النّفس وذاتها ـ و قد ورد في الحديث : «إنّ لله، تعالى، سبّعين ألّف حِجاب من نور» الحديث، والنّورلايصير حجاباً للنّور، بل يزيد تراكم الأنوار في البروز والظّهور، ولكن يصير سبباً لشدة النّورانيّة، فتقصر اعين الخفافيش عن اجتلائه واكتنائه ـ فأرشا إلى مرتبة العقل بالفعل والتّحلية بالمصراعين من البيت النّاني.

ولمًا كان العقل بالمستفاد فصلاً أخيراً للحقيقة الإنسانيّة، الّتي هي خليفة الله العمل الله الامكانية و الأراضى الأعيانة ـ وهو كلّ الفصول وتمامها، والّذي به كمال الأشياء وقوامها، وهو وجهالله الأنوار البهيّ الابهي، الذي

به استنار كلّ شئ، سيّما عقل الإنسان الكامل المكمّل المحمّدى، ص، الذى هوالغاية من إيجاد الأفلاك والاملاك، بحكم: «لَولاك لَما خَلَقْتُ الأفلاك»؛ «وأنفُسُكم فى التّفوس» الخ. ويكون عود الخلائق و رجوعهم إلى الله، تعالى، فى القيامة العظمى، وكذلك فى القيامة الكبرى، الّتى تكون للسّالكين إلى الله، تعالى، فى السّفر التّانى وفى مقام الفناء من مراتب العقل العملى، بتجلّى الحق، تعالى، من مرآتيّة الانسان ومظهوريته، كما كان ظهوره، تعالى، فى مقام: «لِكَى اُعْرَفَ»، من مرتبته الكاملة الشّامخة من أجل كونه واسطة فى الصّدور والايجاد بحكم: «النّهايات هى الرّجوع إلى البدايات»، والعقل بالمستفاد متّحد بالعقل الفعّال، بل بالعقل الأوّل، بل بالله المتعالى الذلك قال: «بنوروجهه» الخ.

وأمّا كون الخطبة إشارة إلى اللّطائف والحضرات: فمن جهة ان عالم التاسوت عالم الكثرة والحجاب، والتّفس الهابطة إليه من الحلّ الأرفع الأعلى مردودة الى أسفل السّافلين، محجوبة عن مشاهدة وجه ربّ العالمين، والبلوغ إلى مقام أعلى عليّين مادامت فيه لل فلذك ترى كثرة الحامدين و تعدّد المعاليل والعلل، كذا عند كونها في مقام الطبع والتّفس وإذا حَرَفَت حجاب الظّلمة، بالسّلوك العلمى والعملى، ورأت ملكوت الأشياء و سافرت بالسّير المعنوى إلى حضرت الملكوت وصارت ملكون الوجود، وكذلك إذا بلغت الى مقام القلب ترى الحق في عين شهود

۱ - أي: همر تبذالانسان».

أى: «مرتبة الانسان».

الخلق، وظهر لها أنه غاية المقاصد، ومنتهى المطالب المآرب؛ والى هذا أشارة بالبيت الأوّل. وإذا ترقّت من هذا المقام، وبلغت إلى مشاهدة القواهر الأعلين، ومقام: «لَم اَعبُد ربّاً لَم اَرهُ» وإلى مقام العقل والرّوح والسرّ والحنفى والأخفى، وصارت جبورتى الوجود والشهود، وأباتت مع الحيّ الودود. «يُطعمها ويَسْقيها» أنه يظهر لها أنه أظهر الظواهر وليس سواه وغيره شئ، وذرة وفي وإلى هذا أشار بقوله: «يمان هو اختفى لفرط نوره »وإذا تحرّركت من هذا المقام أيضاً، وبلغت بقوله: «يمان هو اختفى لفرط نوره »وإذا تحرّركت من هذا المقام أيضاً، وبلغت إلى مقام البقاء بعد الفناء و مشاهدة الأعيان النّبابتة والموجودات اللّهوتية، وترقّت إلى حضرة اللّهوت والهاهوت، اى مظهرية هاتين الحضرتين، وإلى مقام التمكين بعد التّلوين من الطائف، تشاهد الحق في عين شهود الحلق وبالعكس، وترى السّلطان في كلّ لباس؛ وإلى هذا أشار بقوله: «بنوروجهه »الح.

وبالجملة: الإنسان في مراتب سلوكه وعروجه، يكون في البداية ناسوتى الوجود، ثمّ جبروتى ناسوتى الوجود والطّبعى والنفسى المشهد، ثم يصير ملكوتى الوجود، ثمّ جبروتى التحقق، ثم لاهوتى الشهود وهاهوتى الصّعود. ويَتَرقَى في كلّ سير من أسرائه من مقام إلى مقام، ولطيفة إلى لطيفة، وحضرة إلى حضرة، ويكون شهوده وعرفانه بحسب مقامه ومرتبته. لأنّ المعروف بقدر المعرفة، وبالعكس فأشار، قدّ، في كلّ بحسب ما مارف النفس في كلّ مرتبة ولطيفة كلّ عالم وحضرة؛ فافهم بيت الى مايناسب معارف النفس في كلّ مرتبة ولطيفة كلّ عالم وحضرة؛ فافهم

۱ -الشعراء(۲۶)،۷۹:«والذي هو يطعمني ويسقين»

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> – «شاهدت»خ ل.

وتبصر!

قوله، قده: «أمّا العقل الكلى»٧/١٢۶ الخ.

أقول: العقل ، كما أفاده صدر المتألمين وغيره، يطلق في عرفهم على معان أشرنا اليها في حواشينا على شرحه، قده، لمنظومته في المنطق و نشيرهنا إلى بعض منها احترازاً عن الحولة: قال صدرالمتألمين، قده، في خاتمة مبحثالعقل والعقول من كتابالأسفا: «العقل يقال على أنحاء كثرة: أحدهاالشئ الذي به يقول الجمهور في الانسان: أته عاقل، وهو العمل بمصالح الأمور ومنافعها ومضارها وحسن أفعالها وقبحها. والثانى العقل الذي يردده المتكلمون، فيقول المعتزلة منهم: هذا إمّا يوجبه العقل و ينفيه العقل. والثالث ماذكره الفلاسفة في كتب البرهان. والرّابع ما يذكر في كتب الأخلاق المسمى بالعقل ماذكره الفلاسفة في كتب البرهان. والرّابع ما يذكر في كتب الأخلاق المسمى بالعقل العملي. والخامس العقل الذي يذكر في كتاب النّفس، كتب الأخلاق المسمى بالعقل العملي. والخامس العقل الذي يذكر في كتاب النّفس، في احوال النّاطقة و درجاتها. والسّادس العقل الذي يذكر في العلم الألهي ومابعدالطّبيعة»انتهي.

والعقل الكلّى أيضاً. كما افاده المصنف، قدّه، في تعليقاته، على ما ذكره في بيان المراد من العقل الكلّى، من هذاالكتاب، يطلق على العقل الأول، وعلى العقل العاشر من العقول الطّولية، المسمّى بالعقل الفعّال، وعلى ربّ النّوع الانساني من العقول المتكافئة، وعلى مطلق العقول الطّوليّة والعرضيّة ـ والمراد من الكلّى هنا الكلّى باصطلاح العرفاء الذي أشار إليه في شرح منظومته في المنطق، أي المحيط

الواسع، وإن لم يكن كليًا منطقيًا، بل جزئيًا بعتنع صدقه على كثيرين، حيث أنها وجودات عينيّة، وحقائق خارجيّة، بل بوجه، وجودات صرفة وأنوار محضة؛ والوجود مساوق معالتشخص بل عينه تحققاً . لكن يمكن أن يكون المراد به ماهو باصطلاح المنطقى، لكن من باب تسمية السبّب باسم المسبّب، إشارة الى أنّ الصور الكلّية الحاصلة في صقع النّفس، تحصل بإشراق تلك الأنوار العقليّة أو فناء التّفس فيها أو باتحادها معها أو على سبيل الإنعكاس اوالرّشح منها و بشماهدتها عن بعد، على اختلاف المشارب والمآرب، أو بحسب اختلاف حالات النّفس في ادراكها المعقوللات: في البداية، والوسط، والنهاية.

وفي المقام و إن أمكن حملها على العقل الأول، الذي هوالرّوح المحمدي، والدّرة البيضاء، والشمس المضيئة لاراضى الاشباح وسموات الارواح، والرّحمة الرّحمانية، والحيق والمخلوق به، والمشيّة والحيوة السّارية في كلّ الحقايق والوجودات، الفيض المنبسط المقدّس، وكذا على مطلق المعقول الطّوليّة والعرضيّة، بالنّظر الى اتّحادها الوجودي التّوري، كما أشار إليه لامولوي المعنوي بقول: «متّحد جانهاي شيران خداست» ومن باب :«لا تُفَرِقُ بَرِّبَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ، ولكنّ الانسب بقوله: «للعالم الطبيعي» حمله على ربّ النّوع الانساني، الذي هو خليفة الله في العالم، اوالعقل الفعّال، الذي فوّض اليه كدخدائيّة

۱ - «الصادر»، خ ل.

۲۸۵ . (۲)، ۲۸۵.

عالمالعناصر.

قوله: «كصورة» الخ ٧/١٢۶.

الصورة، عندالعرفاء، تطلق على ما به يظهر الشّي. ومن هذا الباب ماورد في الحديث: «حُلَقَاللهُ آدَمَ على صُورَتِه»، أي جعله مُعَلَّماً بجميع أسمائه وصفاته، بحكم: «وَعَلَّمَ آدَمَ الأسْماءَ كلَّها أ» ومن حيث أنه مظهر الاسمالعظيم الأعظم الاجل الاكرم، المشتمل على جميع الاسماء، والحاصل مظهره للخلافة الكبرى، والامامة العظمى.

وعند الحكماء تطلق على معان كثيرة، ذكرها الشيخ،قدة، فىالشفا، ونقل عنه المصنف فىالفريدة السابعة. وقال: إن إطلاق الصورة على الجواهر المفارقة يكون بهذاالمعنى. ولكن يكن أن يكون إطلاقها عليها ببعض المعانى الاخرى. من الفاية؛ وعما يتقوم به المادة بالفعل، بناء على تعميم المادة وإطلاقها على المهية وعلى جملة العالم، من حيث كليّته وجمعه، وبالمعنى الذى أشرنا إليه، و بمعنى ما يكن أن يتعقل، بناء على كون المراد من الامكان بمعنى مالم يتنع، الذى يجتمع مع الوجوب الذاتى، حتى يصح إطلاقه عليه، تعالى؛ وبمعنى الفصل والتوع، من جهة الله محصل الفصول وأصل الاصول، وهو التوع الكامل المشتمل على جميع الانواع، وكذا بالمعنى السابع فى عبارة الشيخ، تشبيها له بكليّة الكلّ بالتسبة إلى النظام الجملى بالمعنى الفطر وجوه اخرى لتخلّل لفظة الكاف، التي يكن هنا أن تكون تشبيهيّة

<sup>· -</sup> البقرة(٢)، ٣١.

او تمثيليّة. فعلى الأخير إشارة إلى أنه بعض الصّور، وأنّ الصّورة الحقيقية للعالم الكبير هوالحقّ، تعالى، من حيث اله، تعالى، شأنه، أصل العالم وتمامه، و به تحقّقه وقوامه، وهومبدأ الفعليات ومجمع الكمالات؛ فافهم.

قوله، قدّه: «كفصل محصّل له»٨/١٢۶ الخ.

المراد بالفصل هنا، كما حققه في الحاشية، هوالفصل الحقيقي المقابل للمنطقي. وهو بهذا المعنى يطلق على معنين، والمراد منه هوالنّاني، المساوق معالوحده والوجود والتُشخص. وهو في المركبّات عين الصّورة العينيّة ذاتاً، و غيرها اعتباراً، فلاتدافع، وذلك، لانّ التركيب في الحقايق المركبة العينية إنّما يتحقّق من ضعف الوجود ونقصه وشوبه مع القوّة ونحو من الفقدان . ولذلك لا يتحقّق التركيب في الفعليّات والوجودات، الّتي فيما وراء الطبيعة، بل مقرّ القوّة ومسكنها نشأة النّاسوت، و دارالغرور والهيولي والمزاج والامتزاج، وهو ثمرة الشّجرة الحبيثة الّتي «اجْتَثَتْ مِن فَوقِ الارْضِ ما لَها مِن قَرار» .

فالمركب العينى، من هذه الجهة، مزدوج الذّات: من الفعليّة، و من شوبها بالقوّة والتّركيب بين الجهتين اتّحادى، عند أهل التّحقيق، وانضامى عند الاكثرين من الفلاسفة كما سيجئ، ان شاءالله تعالى، تحقيق ذلك فى محلّه مفصلاً. والمركّب منها يكون ذاحيثيتين و جهتين باحداهما يكون هو بالقوّة و بالاخرى بالفعل.

و يمكن ملاحظة، من حيث الجهة قُر آنيَّة و جمعه وكلَّه وتمامه، من غير لحاظ

<sup>ً</sup> \_ ابراهيم(١٣)، ٢٤: «ومثل كلمة خبيثة كشجرة خبيئة اجتثت من فوق الارض ما لها من قرار».

أجزائه، التى بها تذوته و قوامه؛ وملاحظة؛ من جهة فُرقانيّه و تفصيله، و ملاحظة كلّ واحد من أجزائه وأعضائه، من حيث هو هو وأنه شيء بحيال الآخر اى ملاحظة من حيث هو فقط وبشرط أن لا يتّحد مع الآخر،أو بشرط عدم لحاظ اتحاده مع الآخر وجهة جمعه و قُرانه؛ و ملاحظة لا بشرط أن ينضّم إلى غيره أو يتّحد معه، وأن لا ينضّم أو لا يتّحد، أو لحاظ بشرط أن ينضّم او يتّحد، ويحصل من اتّحاده مع الجزء الآخر نوع محصّل حقيقي في الواقع و نفس الامر.

فالجزء الذي يلاحظ للمركب من جهة ال فقده و نقصه يكون بالاعتبارالاول مادة وطينة، و لا يكون قابلاً للحمل على المركب ولاعلى الجزء الآخر، من حيث فقده لجهة الوحدة، التي هي مناط الحمل؛ و بالاعتبار التّاني الخنسا، و جهة الاشتراك الدّاتي للأنواع المندرجة تحته؛ و بالاعتبار التالت نوعاً حقيقياً محصلا مبائناً مع سائر الانواع المحصلة. و هكذا الجزءالآخر، يكن لحاظ بهذه الاعتبارات: و هو بالإعتبارالاول صورة غير قابلة للحمل؛ و بالتّاني فصل حقيقي، قابل للحمل على الجزءالآخر و على المركب، و بالتالث نوع حقيقي، عمل عليه الجزئان، و يحمل هو أيضاً عليهما: من قبيل حمل الخاص على العام، بناءً على عدم اشتراط المعلوم في المحمول بالنّسبة إلى الموضوع.

<sup>&#</sup>x27; \_ أى: «بشرطلا».

آ \_ أي «لا بشرط».

۲ ـ أي «بشرط شيء».

وهذه المغايرة، والجهات المعتبرة بهذا التحو ليست بمجرد الاعتبار و صرف اللّحاظ بل لها مطابق في الوقاقع و نفس الامر. و الا لفاظ المذكورة، أعنى المادة و الصّورة و الجنس و الفصل موضوعة لهذه الامور من حيث هذه الجهات و الحيثيّات الخارجيّةالواقعيّة. فلذا لا يمكن حمل المادة بماهى مادّة، على الصّورة، ولا على المركّب منها، و لا حمل الصّورة بماهى صورة على الفصل والتّوع بالعكس، بصرف اللّحاظ و الاعتبار.

و هذا فى المركبات وامّا فى البسائط، فلمّا لم تكن فى الخارج مُزدوجةالذاّت و الحقيقة، من هاتين الجهتين، و تكون أجزائها تحليليّة عقليّة محضة. فلذلك لا تتحقّق لها المادةوالصّورةالخارجيّتان، ولا الجنس و الفصل المأخوذان منهما، بل تلاحظ هذه الجهات والاعتبارات فى أجزائها التّحليليّة فقط. فيؤخذ ما به الاشتراك فيها، تارةً بشرط لا، فيكون مادةً عقليّة، وأخرى لا بشرط، فيكون جنساً، و يؤخذ ما به الامتياز فيها، بشرط لا، فيكون صورةً كذلك، أو لا بشرط فيكون فعلان نوعاً.

و إذا عرفت هذا، و علمت أنّ الفصل الحقيقيّ و الجنس المأخوذين عن المادة و الصورة الخارجيّتين لا يتحققان في الحقيقة إلّا في المركّبات الحقيقيّة، كما في التوع الحقيقيّ المركب منهماو، فا لكاف المتخلّلة في المقام يمكن أن تكون تشبيهيّة و أن تكون تمثيليّة. فعلى تقدير تمثيليّتها، فيكون بلحاظ غلبة جهة الجمع على الفرق، و جهة الوحدة و الاتحاد على الكثره. وعلى تقدير تشبيهيّتها، كما حملها

المنصف عليها، فتكون النّكتة و الوجه في تخلّلها نظير بعض الجهات، الّتي ذكرها في الهامش، للتّعبر؛«كالصّورة».

و هنا وجه آخر، و هو أنّ الفصل المُحَصّل لكلّ شيء في الحقيقة، باعتبار الوجود هو علته الحقيقة المقوّمة لوجوده، بحكم اتحاد المطالب الثّالثة في البسائط. ولمّا كانت سلسلة العليّة منتهيّة إليه، تعالى، بل هو العلّة بالحقيقة لكلّ شيء، فيكون باعتبار الوجود هو الفصل المُحَصَّل للكلّ، كما أنّه، من حيث أنّه مبدأ جميع الفعليّات صورة الصّور؛ باعتبار أنّ فيضه المقدّس والنّفس الرّجماني اصل كلّ الوجودات و مادّة لكلّ ولذالك يطلق على في اصطلاح العرفاء مادة الموادّ ـ والعقل الكلّى مثاله ومظهره، فيكون كفصل محصل لجميع العوالم الطّوليّة والعرضيّة الّتي من جملتها العالم الطّبيعي.

وهنا وجه آخر لتخلّل الكاف، وهو أنّه لمّا كانالفيض المقدّس والتّفس الرحماني بالصطلاح العرفاء ، جنس الاجناس، وبمنزلة الجوهر الّذي هو جنس الاجناس عندالحكماء وكانت النّفس المستكملة بالحكمتين جامعة لجميع الموجودات الرّتقية والفعليّات المتشتّة الطّارية على الفيض المقدّس، في قوسى النّزول و الصّعود، فصارت كفصل الفصول لعوالم كلّها سيّما للعالم الطّبيعي كماأنه لوقوعه في قاعدة مخروط نور فيضه كان أشد انغماراً في الفرق و الفتن، واكثر تشتّتاً وإبهاما واحتياجاً إلى الفصل الحصل.

<sup>&#</sup>x27; - «لانه» خ ل.

قوله: «وبالجملة جهة وحدةله» ٨/١٢۶ الخ.

هذإشارة إلى الملاك المشترك بين الامرين،أى كونه صورةً وفصلاً وهوكونه أول تعين، طرء على الفيض المقدّس، الذى هوالرابط بين الكثرات، والجامع بين الشتات ورافع البينونة والفيريّة من الماهيّات، وهو أمرالله الواحدة، الّتي أشير اليها في قوله، تعالى: «وَمَا أُمْرُنَا إِلّا وَحِدَةً"». وفيه أيضاً إشارة إلى أنَّ التركيب بين أجزاء العالم الكبير تركيب يقرب من التركيب الحقيقيّ؛ وأنَّ الحياة العقليّة، والنّطق الذى هو من خواص العقل القرآني سارية في كلَّ شئ بسريان نوره فيه: والكلّ «أُحْياًةً عِندَ رَبِّهِمْ يُرزَقُونَ "» وجمد يُسبَبُّعون " وأنه مع كثرة أشجانه و غضونه و فروعه شخص واحد، ويرجع إلى أصل فارد، وهوظل الإله الاحد الفراد الواحد؛ و أنه لاتكرار في تجلّيه، تعالى، وأنَّ صدوره صدور كلّ شئ، أى العالم الكبير وأنه لامؤثر في الوجود إلاّ الله، تعالى؛ فأهم تدبر!

قوله،قده: «قد كانت النَّفوس»١٢۶/٨الخ.

الحقيقة الانسانيّة \_كما ذكرناه في حواشينا على ماألّه، قدّس سرّه، في المنطق \_ تسمّى بالاسامى المختلفة، و تلقّب بالالقاب المتعددة؛ ولها مقامت متكثرة بالاعتبارت المختلفة؛ فستمّى بالنّفس، والقلب، والعقل، والرّوح، والصّدر،

۱ –القمر (۵۴)، ۵۰.

۲ - آل عمران(۳)، ۱۶۹.

۲ - الزمر (۳۹)، ۷۵: یسبحون بحمد ربهم».

والفؤاد،والروع، والزجاجة ، والمشكورة، والمصباح، والخفى، والاخفى، باعتبار مقاماتها و درجاتها.

وينقسم مطلق النفس: إلى الفلكية، النباتية، والحيوانية، والانسانية، على مراتبها: من الامارة، واللوامة، والمطمئة. والراضية الملهمة، والقدسية والكلمة الالهية، وغير ذلك، مما ذكر في محلّه (كالحدثة)، التي أشير إلى بعضها في حديث الكميل والاعرابي، المروى عن قطب الاقطاب وإمام الموحّدين، عليه آلاف تحيّات ربّ العالمين. وجميعها واسطة، بين العقل الكلّي وابدانها، في اضافة كمالاتها عليها، محول الله، تعالى، و قورته. لكن النفوس الكلية الفلكيّة، والكليّية الانسانيّة واسطة في إضافة كمالات جميع الموجودات الطبيعيّة : بحكم لزوم وجود المناسبة بين الفاعل والقابل، وعدمها بين الجرد المحض والمادي الصرف؛ ومن جهة أنّ ربط الحادث بالقديم إنما يحصل، عند الفلاسفة، بتوسط حركات الافلاك ونفماتها ونسكها وصلواتها وعندالعرفاء، الانسان الكامل المكمّل هوالربط بينهما، وجامع حبلها.

ولمّاكان الصّورة والفصل مبدء لفعليّة ذى الصّورة والتّوع، ومنشألتحقّة وتحصّلة، والعقل الكلّى، الّذى بمنزلتها يحتاج، فى إفادة الكمالات وإفاضة الفعليّات على هياكل الماديّات، إلى الواسطة والربطة ـ كما أنّ العالم الكبير لذلك يحتاج إلى جهة وحدة ورابطة بينها وبين الحق، تعالى، كمامرّ ذكره ـ ويجب أن تكون الواسطة ذات وجهين وذات جتين؛ اى جهتى التّجرّد والتّملّق، حتى، تأخذ من العقل

<sup>&#</sup>x27; - أي: «عدم المناسبة».

بإحدى الجهتين وتفيض على مادونها بالجة الاخرى، وكانت النفوس واجدة لهذا الخاصية \_ فلذلك تصير واسطة فيما يفيد، ويعود على العالم من المواهب الالهية والعطيّات العقليّة والرّبانيّة.

وإنّما ذكر المصنّف : كونها واسطة، ليكون الحمد في قبال النّعم الواصلة إلى الحامد فأشار بقوله هذ، إلى ما بيّناه، وهذا مبنى على كون المراد من العقل هوالعقل الكلّى: وأمّا بناء على كون المراد منه هي النّفس المستكملة، فلاتحاج إلى هذه المؤنة، كما لا يخفي.

ويمكن أن يكون قوله: «تلك الفائدة والعائدة»، إشارة الى التعاكس الايجابى والاعدادى بين النفوس الكليّة والنّظام الكبير، كما بين الصياصى والنّفوس الجزئيّة في الانسان والنّظام الصغير؛ فافهم وتبصر!

قوله: «العاقلة المستكملة بالحكمتين» الز٩/١٢۶-١٠

أى الحكمة النظرية وا العملية. وهى النفس البالغة إلى أعلى مراتب العقل النظرى: من العقل بالهيولى وبالملكة وبالفعل وبالمستفاد، و العقل العملى: من التخلية والتجلية والفناء فى التوحيد والبقاء بعد الفناء، التى أشرنا إليها سابقاً، وذكرنا فى شرحنا على المنظومة فى المنطق، تعاريف الحكمة أقسامها؛ فراجع؛

قوله، قده: «والثّاني هوالانسب» لخ ١٠/١٢۶.

قدذكرنا أنَّ الهبة هنا متعدِّية إلى مفعوليِّن : احمدهما بلاواسطة، وهو مذكور

فى الكلام. والثّانى بواسطة السّلام، وهو غير مذكور، يحتمل أمرَين: وأنه، بناءً على الاوّل، الواهب هوالحقّ الاوّل، تعالى شأنه، والموهوب هوالعقل الفعّال أوالاوّل أو جملة العقول الكلّيّة: من الطّوليّة والمتكافئة أو ربّ النّوع الانسانى، والموهوب له والمتّهب هو العالم الطّبيعى أو العالم الكبير. وعلى الثّانى، والموهوب القوّة العاقلة للنّفس اوالنّاطقة المستكملة، والموهوب لهوالمتّهتب هوالنّوع الانسانى.

ولمًا كمان الانسب بقام الحمد والشكر ذكر النَّعم الواصلة منالمحمود والمشكور إلى الحامد والشَّاكر، والنَّعمة الواصلة منه، تعالى إلينا بخصوصنا هوالثَّاني، فلذاجعله قده، أنسب بالمقام، أي بقام الحمد. ويمكن المراد مقامالتّوحيدو السّلوك، الَّذي جعل المصنَّف الخطبة إشارة إلى مقاماته ودرجاته. فإن الأنسب بقام السَّلوك والفناء فيالتُّوحيد وحدة الحامد والمحمود، وما بازائه الحمد منالتُّعم، كما في حمد ذاته، تعالى، ذاته بذاته أو بمظهريّة الانسان الكامل المكمّل، كمارود: «يَقولُ الله بلسان عَبْده سَمعَالله لَمَنْ حَمدَه». ولكن لمّا كان ـ بعد بلوغالسّالك إلى مقامالتمكين بعدالتُّولين. والبقاء بعدالفناء ــ رؤية الكثرة لاتحجيه عنالوحدة. بل تكون بعينالوحدة وكذلك شهود ذاته الفانية في ذاته تعالى لايحجيه عن شهوده. لم يصرّح باتّحاد النّلاثة وراعالأدب في عدم إيذانه باتّحاد الحامد مع المحمود. بل اكتفى بوحدة الحامد والحمد ومابازائه الحمد، حتّى يكون حمداً بلسان التّعمة الواصلة، الّذي هو أبلغ منه بلسان غيرها؛ فتبصرًا!

قوله: «وفى هذااللَّفظ براعة» الخ١٢/١٢۶

اى لأجل ذكره، فى الدّيباجة والخطبة، ما يناسب الفنّ الذى هوالحكمة مطلقاً والمطالب المذكورة فى الكتاب الّتى هى المسائل الفلسفية. فان المبحوث عنه فى كليتها هو الحق تعالى، وأسمائه، و صفاته، وأفعاله المبتدعة والمخترعة والمنشأة واالكائنة. والأمور المذكورة فى المقام يبحث عنها فى كلّ واحد منها، فهو المناسب لمما، كما لا يخفى، وإن كان الأنسب بالكتاب بالنظر إلى أن المؤلف هو المتهب لما بازائه الحمد هو التّافى؛ فافهم!

قوله، قدّه: «في المصراع الأول» الخ١٢/١٢۶

قد أشرنا إلى أنَّ هبةالله الكلّى، ومبدئيّته له مستلزمة لمبدئيّة لكلّ الموجودات الامكانية، لأنه كلّها وتمامها، وبه تذوّتها وقوامها؛ فيكون في المصراع الأوّل إشارة إلى أنه مبدء الكلّ.

ولمّا قال في المصراع النّاني: إنّه، عالى، منتهى كلّ المقاصد، والنهايات هي الرّجوع إلى البدايات، فيكون فيه إشارة إلى أنهالمنتهى. ومِنْ ضمّه إلى المصراع الأولّ يظهر أنّه لامؤثّر فيالوجود إلا هو، بل لاهو إلا هو، كما أشير إليه فيالكتاب الالهي للقوله عز اسمه: «أوَلَمْ يَكِفْ بربِّكَ أنّه على كُلِّ شَيءٍ شَهيدً"» وَأنّه خالق كلّ شَيءٍ أوأنّ إليه المّنتهي لله المنتهى لله

<sup>&#</sup>x27; - أي: «لان العقل الكلي».

۲ - بالاصل: «الهي».

<sup>&</sup>quot; \_ فصلت (۴۱)،۵۱،

ا \_ الذمر (٣٩)، ٤٢: «اقد خالق كل شيره».

وفى جميع أبيات الخطبة براعة استهلال، إلا أنه لما كان المصراعالأول مُصرَّحاً به، خصّه به. مع أنه يمكن أن لايكون الغرض الاختصاص، بل من باب ذكر الفردالجلّى. وفيه أيضاً إشارة إلى انه، لا غاية فى إجادته، إلّا ذاته، تقدّست إسمائه. لأنّ ما هو، ولم هو، وهل هو، فى البسيط واحد، كما مرّ ذكره.

قوله: «في عين ظهوره» الخ ج٢، ص١/س١

فى هذه إشارة إلى جمعه، تعالى، بين الأضداد، كما قال الجنيد: «قَدْ عَرَفَتُ اللهَ بَجِمعه بَينَ الأضداد».

وقد ذكرنا سابقاً أثه، تعالى، بجب اتصافه بجميع الكمالات، وأنه لا توجب كثرة أسمائه وصفاته، و لا تناهى كمالاته كثرةً فى ذاته و حيثيّاته، و لا تعدّداً فى جهاته، بل فى نسبه وإضافاته. فهو باطن فى عين ظهوره، وظاهر فى عين بطونه. لأنّ مرجع باطنيّة ليس إلى حجاب يُسدل، و لاغطاء يُضرَب بينه و بين خلقه، بل إلى فرط نوريّة و قصورالبصائر عن اكتناهه، لشدّته، كما أشرنا اليه.

كالشّمس، تمنع اجتلائك وجهها فاذا اكتست برقيق غيم أمكنت

فإله ،تعالى، ظاهر فى كلّ شىء و ذرة فئ. و هذا بخلاف الباطنيّه الممكنات وظاهريّتها، اذ مرجع بطونها، إمّا الى خفائها ومحجوبيّتها، و عدم احاطتها مجميع الأشياء و تصورنرتبة من المرلتب يكون وعاءً لعدمها. وكذلك ظهورها يكون

۱ \_ النجم(۵۳)، ۴۲: «وان الى ربك المنتهى».

<sup>&</sup>quot; \_ لعل الانسب: «أو».

بالنسبته إلى بعض الأشياء. و فى بعض المقامات والنّشآت. لا بالنسبته إلى جميعها وفى جميعها.

لا يقال: العقول الكليّة إيضاً كذلك، لما تقرّر، من أنّه لا حجاب في المفارقات ولأنها وجودات محضة و أنوار صرفة وحقايقها بسيطة، و بسيط الحقيقة كلّ الأشياء و تمامها. لأنّا نقول: أمّا اولاً ليست العقول متّصفة بهذه الصّفة مطلقاً. لأنها ممكنة، و كلّ ممكن زوج تركيبي،له وجود ومهيّة، و المهيّة مانعة عن وحدة الجهات والحيثيّات. وثانياً: يتصور ( مرتبة من الوجود يكون وعاءً لعدم ظهورها، وهي مرتبة الوجود الواجّي القيّومي، فليست ظاهرة بكلّ وجه وفي كلّ شيء، لائها كلّ الأشياء التي دونها. وثالثاً: بناء على كونها من مراتب أسمائه و صفاته في الصّفع الرّبوبيّ، فيكون ظاهريّتها بعين ظاهريّةالحق، تعالى، لا من حيث نفسها وبذاتها؛ فافهم وتدبّرا

قوله، قده: «كلمة في للسبية» الخ ٢/١.

قد أفاد في الحاشية ما يغنينا عن شرح كلامه هذا، و بيان مرامه. والفرق بين كون كلمة «في» للظرفيّة، او السّبيبة هو أنّه على الاوّل، تكون إشارة إلى واحدة حيثيّاته في اتّصافه بكمالاته، و على النّاني إلى علّة جمعه بين الظّهور و البطون، من جهة واحدة وحيثيّة فارادة: من أجل أنّ منشأ بطونه فرطه ظاهريّته، وسبب ظهوره شدّة نوريّته؛ فهو الظّاهر من حيث هو باطن، و الباطن من حيث

لعل الانسب: «تصور».

هو ظاهر:«هو الاوّل والآخر والظّاهر و الباطن، وهو بكلّ شيء عليم»'.

و فى المجمع: «الظّاهر»من أسمائه، تعالى. و هو الظّاهر بآياته الباهرة الدّالة على وحدانيّته و ربوبيّته. ويحتمل أن يراد منه الظّهور، الّذى هو بمعنى العلوّ. ويدلّ عليه قوله، ص،: «أنت الظّاهر، فليس فوقك شىء». و يحتمل أن يكون معنى الظّهور و البطون تجليّه لبصائر المتفكّرين، و احتجابه عن ابصار النّاظرين. و قيل: هو العالم بما ظهور من الأمور المطّلع على ما بطن من العيوب٬، و قال، إيضاً: الباطن من أسمائه تعالى. و هو المحتجب عن أبصار الخلائق واوهامهم، فلا يدركه بصر ولا يحيط به وهم، و هو العالم بما بطن انتهى.

أقول: فعلى ما ذكره لا يكون المصراع التّانى عين الاوّل، لاحتمال إرادة معنىالعلوّ من الظّهور، و العلم بخفايا الأمور و الغيوب من الباطن. فلا يتّحدالبطون مع الإختفاء، وال الظّهور مع فرط النور. لكنّه لم يُرد منهما ذاك المعنى، على ما صرّح به فى الحاشية؛ فتدبّر!

قوله، قدّه:«بنور وجهه» الخ ۳/۱

الوجد قد يطلق على ذات الشّيء وهويّته. وقد فسّر الوجه في الحديث المرّوى عنالرّضا، عليه السّلام: «بأنبيائه ورسله حُجّجِه». و العرفاء يريدون به: «ما يظهر به الشّيء و يتحقّق. فيكون إطلاقه على الحقّ، تعالى، بهذاالمعنى، بناء على

۱ \_ الحديد(۵۷)،۳.

<sup>ً</sup> \_ «الغيوب»،خ ل.

أن يكون المراد به المعنى المفسّر به فى الحديث، من جهة أنهم، عليهم السّلام، أدّلاء على الحق تعالى، ومجالى ظهوره. فتكو الإضافة بمعنى السّلام ، أو بالمعنى الأوّل، فتكون الاضافة بيانيّة.

ثم اعلم: إن أول ظهورات الحق، تعالى، وأقدم تجليّاته هو ظهوره بالرّحمة العامّة، والوجود العام المنبسط في حَضْرَتِي العلم والعين. وبالأول يظهرالأسماء والصّفات والأعيان النّابتة، من حضرة الهاهوت ومقام الأحدية والتميّن الأول الّذي هو مقام «الكنز المخفى» والاختفاء الكامل، إلى حضرة اللهوت والواحديّة والجلاء، و يسمّى بالفيض الأقدس، بهذا الاعتبار. وبالثّاني يظهر الأعيان، من مكمن الخفاء. والموطن العلمي، الى الظهور العينيّ الخارجيّ والاستجلاء، في حضرات الجبروت والملكوت والنّاسوت والكون الجامع. ويسمى بالفيض المقدّس، الأنّ تنزّه الأول من الغيريّة والسّوانيّة أتم أكمل.

وقد اختلف أنظار الحكماء مع العرفاء البارعين: في أنّ الصّادر الأوّل من الحُلق، تعالى، هوذاك الفَيض العام، أوالعقل الأوّل. فذهب أكثرالحكماء إلى الثانى وقاطبة العرفاء إلى الأوّل. ولكلّ واحد من الفريقين دلائل ومنبّهات، على ماذهبوا إليه، نذكرها ونذكر المراتب والمقامات في محلّه، إنشاء الله، تعالى، و فصّلناها في رسالتنا، الّتي ألفناها في مسألة «وحدة الوجود» وقاعدة «لايصدر»، المسمّاة بدساساس التوحيد». وصدر المتألّهين جمع بين رأى الفريقين. بجمل الفيض المنبسط

أوّل الظّهورات، والعقل الأوّل أوّل التّميّنات: و«وَلِكُلِّ وِجْهَةٌ هُوَ مُوَلِّيهَا "» ولمّا كان مختار المصنّف هو الأوّل فسترهنا «نور وجه الحقّ». تعالى، بذاك الفيض الجمعى الالهي؛ فافهم وتبصّر!

قوله:«عوالم الارواح»الخ ٢/١

أقول الرّوح قد يطلق ويراد به الرّوح البخار اللّطيف، الّذيتكُون من لطافة الأخلاط، وبخاريّتها. وهو حامل الحّس والحركة، وينبعث منالقلب، ويتكوّن فى بطنه الأيسر، وينتشرفى جملة البدن بتوسط العروق الضّوارب، المسمّاة بالشّرايين. وهذا يشارك فيه الانسان والبائهم، وينمحق بالموت، و يفسد بانقطاع الفذاء، ويتصرّف فى تقويمه وتعديله علمالطّب. وهو مَرْكَب الحس والحركة، و مبدء الحيوة الحيواتى، و يسمى بروح القوّة والشّهودة والحياة. ولاحَظَّ له من إدراك الكلّيّات، وحمل الأمانة والكُبرى الالهيّة.

وقد يطلق على النفس الناطقة ، من جهة إدراكها للمعقولات، بنحو الوحدة والبساطة والقرآنية. ويسمّى بالعقل القرآنى، كما يسمّى بالعقل الفرقانى، باعتبار إدراكها لها بنحو التفصيل. وهى مجردة عن المادة ذاتاً، عندأرباب التحقيق وأعاظم الحكماء والمتفلسفين والمحققين من علماء الإسلام والمتكلمين. ولاتفنى ولاتموت، البدن مرركبها آلتها وشبكتها. وهى التى أشار إليها الشيخ، في «عينيّة»، بقوله: «هَمَطَت إِنْكُ مَن المَحلِّ الأرْفَع ورَقاء ذَات تَعَرُّز وتَمتَّم»

<sup>&#</sup>x27; - القرة (٢)، ١٤٨.

وتنقسم إلى روح الايمان،و روح القُدس، الخَمسة مجتمعة في الأنبياء و الأولياء والأربعة في المؤمنين.

وقد يطلق على العقول الكلّية، بأقسامها: منالطّوليّة والعرضيّة والنّزوليّة والصّعوديّة . وتسمّى الأولى بالعقول والأرواح الباديات، والثّانية بالصّاعدات. وأشير إلى أكمل أفرادها، الّذى هوالعقل الأول، فى الحديث: «بأنّه مَلَك عظيم، أو خلق من خلق الله، أعظم من الجبرئيل»، الّذى عبّر عنه فى لسانهم، بالعقل الفعّال، «والميكائيل»، الذى هوأيضاً من العقول الكلّية ، «له ألف وجه، فى كلّ وَجه لَه ألف لسان يسبّح الله، تعالى، بسبعين ألف لفة؛ لو سمعه أهل الأرض، لخرجت أرواحهم، لوسلّط على السّموات والأرض، ابتلعهما من أحد شفتيه. وإذا ذكر الله، تعالى، خرج من فيه قطع من النّور كالجبال العظام، موضع قدمه مسيرة سبعة آلاف سنة له ألف جناح. فيقوم وحده يوم القيمة، والملائكة وحدهم» وهذا الحديث من مشكلات الأحاديث، نشرحه في محلّه، ان شاءالله، تعالى.

وهذاالذى ذكر فى الحديث أشدّ مطابقةً مع العقل الأوّل ، كما أنَّ جبرئيل، المستمى بالرّوح الأمين ، أشدّ مطابقة للعقل الفعّال. وحمل بعض العارفين الأرواح، فى الحديث، «خلق الله الأرواح قبل الاجساد بألفى عام»، على النّزوليّة والصّعوديّة، أى الأرواح الكلّيّة. وحمل الأحاديث والآيات، الدّالة على خلقها بعد خلق الأجساد، كقوله، تعالى: «فَإِذَا، سَوَّيْتُهُر وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحي سَالاً ياة،

<sup>&#</sup>x27; – الحجر(١٥). ٢٩:«فاذاسويته ونفخت فيه من روحي».

وقوله: «ثُمَّرً أَنشَأْنَهُ خَلْقًا ءَاخَرَ ». على الأرواح الجزئيّة؛ أولاولى على الكينونة الجمعيّة التبيعيّة القرآنية والثّانية على الفُرقانية الاستقلاليّة.

والمراد منالارواحهناالكلّية، أومطلقها. والاشباحجمالشَبَح، بالتّحريك والتَّسكين إيضاً. بعمني الشَّخص. وفي الحديث: «خلقالله محمَّداً وعترته أشباح نور بين يدىّالله. قلت: وماالاشباح؟ قال: ظلالتّور أبدان نورانيّة، بلأرواح». وفسّر بالصّورة أيضاً ، وهوالمراد هنا. أطرق علىالموجودات المثاليّ. من جهة أنّها أمثلة مادونها وبرنامجاتها؛ وهي آلتي قال بهاأفلاطون. وأنكرهاالمشائون. ويطلق عليها الْمُثُلِ المعلَّقة أيضاً. نظراً إلى تجرَّدها عن المادَّة دون المقدار. و لها عندأفر اطون ثلاث محالٍّ: أحدهاعالمالمثال والبرزخ المنفصل. مطلقاً الَّذي سيجئ بيانه في محلَّه. ثانيها الخيال المنفصل عنالتَّفوس الانسانيَّة المتَّصل بالفلكية. أي خيال الافلاك ونفوسها المنطبعة. وثالثها الخيالاللتصل. أي خيال\لأثاسي والنَّفوس الانسانية. وقد يطلق على مطلق الموجودات المادّيّة أوالمقداريّة. أي الجرّدة عنالمادّة دونالمقدار. نظراً إلى كونها" بمنزلةالاشباح بالنسبة إلىالارواح الكلّية وموجودات عالم الجبروت والملكوت الاعلى؛ وهذا هوالمراد هيهنا.

وفى بعض العبائر سموات عالمالارواح، وأراضىالاشباح. وإضافة السّموات إلىالارواح، والاراضى إلى الاشباح إمّا بمعنى السّلام،أوبيانيّة بمعنى«من» من جهة

ا – المؤمنون(۲۳)، ۱۴.

اى:«كون المقدارية».

علو الأولى، لترفّعها وشموخها، كالسّموات، و تسفّل التّانية بالنّسبة إلى الاولى، لأجل تفسفّلها وانخفاضها، فيشمل مطلق ما في سجل الوجود وعالم الملك أو الملكوت الأسفل، الّذي هوعالم المثال، والفلك و الفلكيّات و العناصر والعنصريات؛ فتدرّ !

## قوله: «وعندنور وجهه»الخ ۲/۱

قد بينا سابقاً: أنه قداختلف كلمات أربابالمعرفة وأصحاب الحكمة وأهل الأنظار البحثية، من المتكلّمين في حقيقة الحق، تعالى، وأوّل ما صدره منه، تعالى: فذهب اكثر المتكلّمين إلى أنه، تعالى، مهية بسيطة مجهولة الكنه. وذهب قاطبة الفلاسفة إلى تجرّده عن المهيّة إلاّ أن بعضهم جعلها حقيقة بسيطة فوق التمام، ينتزع من ذاته الوجود الذى هو اعتبارى عندهم. وبعضهم إلى أنها فرد من الوجود. وآخر إلى أنها مرتبة شديدة منه، فوق مالايتناهى، بمالايتناهى عدة ومدة و شدة. وبعضهم إلى أنها الوجود المجرد عن المظاهر والمجالى. وآخر إلى أنها الوجود المجرد عن المظاهر والمجالى. وآخر إلى أنها الوجود المجرد عن المظاهر والمجالى. وآخر إلى كيا الله بشرط المنزة عن كلّ قيد و شرط، حتى عن النقيديد بكونه لابشرط.

وكذااختلفوا في أول ماصدر منه تعالى: فالمتكلّون، المنكرون للعقول المجرّدة ذهبوا إلىأنَّ الصّادر عنه، تعالى، في ابتداء الخلقة، عالمالاجسام والجسمانيّا؛ وذهب جهور الفلاسفة إلى أنه العقل الأوّل؛ وذهب العرفاء وجمع محقّقي الحكماء، إلى أنّه

۱ - «لرفعتها» خ ل.

الوجود العام والفيض المقدس، والنّفس الرّحماني، والحق المخلوق به، والمشيّة السّارية، والحقيقة المحمّديّة، و نحوها منالالقاب. ويعبّرون عنه بالوجودالمطلق، الّذي هو ظل الله، ورحمةالواسعة على كلّ الاشياء والمنبسطة على هياكل الماهيّات، الّذي يظهر الوجودات الخاصّة بالاشياء، باعتبار مراتبه ودرجاته، الّتي تحصل له، منجهة انبساطه وسرّيانه في الاشياء. وينتزع من كلّ واحدة من تلك المراتب والدّرجات المعبّر عنها بالوجود المقيّد \_ إمّا مطلقاً، كما هو عند الفهلويّين، وإمّا عند تجلّيه في قاعدة مخروط نوره وظهوره، كما هو عندالفهلويّين والاشراقيّين \_ الماهيّات الامكانيّة والحدود الماهويّة.

والغرق بينه و بين وجودالحق، كالفرق بيناللا بشرط القمسى و بشرط شئ، أى بشرط العموم الانبساطى، والله بشرط الإطلاقي الاحاطى الاستيعائي القيّومي، على مذاق المحققين: من أرباب الكشف والشهود وأصحاب الجنّة الموعود. اوبينه وبين الوجود الحق ، كالفرق بين بشرط لا ولا بشرط القسمي، على مذاق آخرين مهم. ومن هنا قيل الوجود الحق ذاته، والمطلق فعله، والمقيّد أثره. وقد يعبّرون عن الأوّل بالوجود المطلق، يرويدون به الاطلاق الإحاطى، دون السّرياني، الذي هو وصف فعله تعالى. فيظن من لاحبرة له أن مرادهم منه الاطلاق بالمعنى النّاني، فيورد عليهم بالقول بالحلول والاتحاد ونحوهما من المفاسد. والمصنف ذهب إلى النّاني كلاالمقامين والأمرين، ولذلك قال: «بنوروجهه» الح.

قوله، قدّه «وعند نوروجهه»الخ ۶/۱

أى عند تجليّه بنور وجهه. المناسب هنا أن يراد من الوجه الذّات وأن يجعل الاضافة بعمنى « اللّلام»، لأنّ المراد تجليّه بالقهّاريّة فى القيامة الكبرى، كما صرّح به. وفي هذا الموطن يتجلى الحقّ بالوحدة المطلقة والاحدية الصرّفة، المذيبة، لِجمَدَ المولان و تلج التّميّنات، قائلاً : «لِمَن الْمُلكُ الْيَوْمَ»، مجيباً : «لِلّهِ ٱلْوَاحِدِ لِجَمَدَ المُلكُ الْيَوْمَ»، مجيباً : «لِلّهِ ٱلْوَاحِدِ لَا مُلكُ الْيَوْمَ»، مجيباً : «لِلّهِ ٱلْوَاحِدِ لَا مُلكُ الْيَوْمَ»، مجيباً : «لِلّهِ ٱلْوَاحِدِ لَا مُلكُ الْيَوْمَ»، مجيباً وتدبّر!

قولد، قدّه: «سواء فيء» الخ ٧-٤/١

لًا كان نسبة هذاالفيض المطلق إلى الوجودالحق، نسبةالعكس من العكاس و الفيء من المغيء، فالتشاكل الذي هو من لوازم العليّة و المعلوليّة بمقتضى: «قُلُ يُعْمَلُ عَلَى شاكِلَةِ» لم موجود بينهما بوجه أنّم؛ وكذا بين مراتبه و بينه. فالارتباط متحقّق بينهما، من حيث اصل النّورية، و كذا من جهة اندكاكها في الوجود المنبسط، الّذي هو وجهالله المستهلك فيه، الباقي بإبقائه.

و لكنّ الماهيّات، لمّا كانت منتزعة من حدودالوجود و مراتبهالنّازلة وحاكية من الجمع و الفرق و الوجدان والفقدان، يكون الارتباط بينها و بينة من جهة وإحدة، و هي جهة تعلّقها به و تدلّيها بمراتبه و تبعيّنها له في التحقّق. و كونها موجودة بالعرض، أي باعتبار أصل التعلّق بالغير. و بهذا اللّحاظ أطلق على ما سوىالوجودالمطلقالفيء مطلقاً، حتّى الماهيّات، كما أفادة في الحاشية. لكن يمكن

۱ \_ غافر (۴۰)، ۱۶.

الاسراه(۱۷)، ۶۸

أنْ يلاحظ وجه آخر لتصحيح هذاالاطلاق، و هو كون الماهيّات و الاعيان الثّابتة وجودات خاصّة علميّة. كما صرّح به أهل الحقّ. و ذكرناه سابقاً؛ فافهم!

قوله: «سواه» الخ ۶/۱

إطلاق السّوى على الوجود بلحاظ التّعين، والّا بلاظ الاطلاق وأصل الوجود لا سوائيّة أصلاً.

قوله:، قدّه: «على النّبي» الخ ٩/١

العُلامة الرازى، فى شرح على المطالع، تمسك بقاعدة: «لزوم المناسبة بين الفاعل و القابل» على «لزوم الصلوة على النبيّ المختمى»، صلّى الله عليه وآله، و استدل بها لداوم الحركة الشّوقيّة للأفلاك، وإضافة الصّور العنصريّة و الجمادّية، و التفوس الحيوانيّة والانسانيّة على الممتزجات، ولغير ما ذكر: ممّا أشير، فى الشرح والحاشية على شرح المطالع، إليها.

و العرفاء الشّامخون قالوا:أنّه، تعالى، لمّا كان من حيث ذاته غنيّاً عن العالمين وكان ارتباطه مع العالم و ارتباطالعالم به، من حيث الاسماء و الصّفات وكون النّبى الحتمى، ص، مظهر الاسم الاعظم الجامع، فيجب فى بداية كلّ أمر التّمسك بهاذاالمظهر النّام الاتم و طلبالرّحمة له، لينعكس منه الى سائرالمظاهر ويترشّح منه إليها. و تمسّكوا إيضاً بقوله، تعالى: «يَبْعَثْكَ رَبُّكَ مَقَامًا مُحّمُودًا » على أنّ فائدةالصّلوة عليه، كما تصل إلى الامّة، تصل اليه وآله، عليه وعليهم السّلام، أيضاً

<sup>&#</sup>x27; \_ الاسراه(۱۷)، ۷۹: «ومن اليل فتهجد به نافلة لك عسى أن يبعثك ربك مقاماً محموداً».

لأنّ بلوغهم إلى أقصى مراتب الكمال من حيث المراتب الطّولية ، لامن حيث العرضيّة. وأيضاً تمسّكوا في لزومها بقاعدة: «إمكان الاحسّ»، وأنّ البلوغ إلى الغاية إغّا يكون بسبب الانسان الكامل المكمّل، و «أنّ البدايات ترجع إلى النّهايات»، وأنّه ، ص، كما كان باعتبار قوس النّزول، واسطة الايجاد، كذلك يكون في الصّعود، واسطة لوصول كلّ ذى كما إلى كماله المترقّب له؛ «وَلِكُلّ وِجْهَةً هُوَ مُولِيّاً \"

ولاً قد أشبعنا الكلام في نحو المقام في حاشيتنا على منظومته في المنطق، تركنا التّفصيل والتّطويل هيهنا، إيكالاً إلى مابيّناه سابقاً، ومَن شاء التّفصيل، فليرجع إليها!

قوله، قدّه: «هداية تكوينيّة» الخ١٠/١

هذه الهداية في قبال الهداية التشريعيّة. والمراد بها إفاضة نورالوجود على هياكل الماهيّات الإمكانية، وايصال كلّ منها إلى كمالها المترقب منها المعبّر عنها بالرّحمة الرّحمانية والرّحيمية إيضاً. وقد شرحنا هما، وبيّنا الفرق بينهما في رسالة «أساس التوحيد» بما لامزيده عليه. ولمّا كان نبيّنا، ص، «نبيّاً وآدمُ بَينَ الماء والطّين»، أي نبيّاً بالنّبوة التّعريفيّة و التّشريعيّة في موطنى العلم والمين، وكانت نفسه المقدّسة وعترتمالطاهرة، وسائط بينه، تعالى، وبين خلقه وواسطة في ايجاد

<sup>· -</sup> البقرة (٢)، ١۴٨.

الأشياء، بحكم: «اوّل مالخق الله نورى». قال، قدّه: «هداية »الخ.

إشارة إلى أنهم أنوار محضة ووجودات صرفة، وأنَّ حكم المهيّة والسّواد، الّذي من لوازمها، مغلوبة فيهم، عليهمالسّلام.

قوله. قدّه: «ذابأنوارهم» الخ١١/١

هذدليل لكونهم، عليهم السلام، هداية تكوينية، من جهة سريان نورهم، محكم: «أنفسكم فى التفوس»، فى كلّ أشياء. والمراد من أنوارهم عقولهم وأرواحهم الكليّة، و من السّموات والارضين الموجودات العلويّة والسّفليّة: ماهيّاتها ووجودات وأمّا أنفسهم الشريفة، فلامهيّة لها على التّحقيق، بل هم أنوار صرفة ووجودات محضة كما سيجئ، إن شاءالله، تعالى، بيانه فافهم.

قوله: «كتابهما»الخ ۱۴/۱

اى بلوغها إلى العقل بالمستفاد، الذى هو الكتاب القرآئى الالهى، الذى «لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَدِيرَةً إِلَّا أَحْصَنها \». ويمينه هى جنبته الجَبَروتية الله هي من يمين عالم العقول الطوليّة.

قوله، قدّه: «متبجحاً» ۱۵/۱

بتقديم الجيم على الحاء المهملة. قال في الجمع: «البَجَحالفرح». يقال، بَجحَ بالشّىء بالكسر، و بالفتح لغة ضعيفة، و بجَّحتُه، فَتَبَجَّح، أى فرَّحته، ففرح. و في

۱ - الکهف(۱۸)، ۴۹.

حديث أهل الجئة «في خيراتها يَتَبَجَّعون»، و في بعض النَسخ: يَتَبَعبعون بحائين مهملتَين، بينهما باءً موحّدة، كأنّه من التَّبَحْبُح، و هو التّمكن في الحلول و المقام انتهى.

أقول يمكن أن يكون عبارته هنا إيضاً كذلك، لتكون إشارة إلى تمكّنه في الحكمة و المطالب الحقّة، الّتي هي الجنّة الّتي وعد بها المتقون. وعبّر عنها بالخير الكثير؛ فتدبّر! وإن كان الانسب هو الأوّل، فتبصّر!

قوله: «الا المطالب الحقَّهُ» الخ ١٤/١

أمّا اولاً، فلأنه مشتمل على مطالب الحكمة، الّتي هي أحقق العلوم و أشرفها. وثانياً، من جهة أنّ كتابه غير مشتمل على مطالب الحكمة المدلّسة السّوفسطائيّة المفالطيّة.

قوله: «أى علت» لخ ٢/٢

أى على جميعالعلوم. من حيث أنَّها أفضل علم بأفضل معلوم.

قوله: «فيالذّكر» الخ٢/٢

للقرآن الكريم أسام وألقاب متكثّرة ، من جهة كونه ذافضائل غير متناهية. فيستمى بالذّكر، لأته مذكّر لما قرع سمع الارواح، فى نشأة الجبروت الاعلى. وفى عالمالذّكر الحكيم إشارةً إلى أنّ علوم الانسان بدوها من ذاك العالم وختامها منه.

قوله: «هي الايمان» الخ٢/٢

أقول: للإيمان ثلث مراتب: أوليها الايمان الاجمالي. وأوسط مراتب الاسلام.

وأوسطهاالايمان التفصيلي، الذي هو علم اليقين، وآخر مراتب الاسلام، وأول مراتب الاحسان، الذي هو: «أن تعبدالله كأنك تراه» وأخريها عين اليقين، الذي هو أوسط مراتب الاحسان، ولسانها: «لم أعبد ربًا لم أره». وآخر مراتب الاحسان حق اليقين، ومقام الفناء التام، والشهود الكامل، ومقام الفناء عن الفناء، والفناء عن الفنائين، ومقام برد اليقين عند الرجوع إلى الكثرة، الغير الحاجبة في عين الوحدة.

## قوله: «بفضيلة موضوعه» الخ٩/٢

قد قسمنا، فيما سبق، مطلق الحكمة إلى النظريّة والعلميّة. والنظريّة إلى الالحقى بالمعنى الاغم وبالمعنى الاخصّ، وإلى العلم التعليميّ السمّى بالرياضيّ المسمىّ الاوسط، وقسّمنا الرّياضيّ إلى أقسامه الاربعة وإلى الطبيعيّ المسمىّ بالعلم الاسفل، المنقسم إلى الاقسام التّمانية، التي سنشير إليها في الحاشية الآتية. والعمليّة إلى علم الاخلاق، وتدبير المنزل، والسّياستة المدنيّة.

وموضوع الاولى الموجود بما هو موجود، أى حقيقةالوجود المطلق، الذى ذاك المفهوم البديهي عنوانه. وموضوع الحساب العدد، لامطلقاً، بل الموجود منه خارجاً فى المادة، القابلة للجمع والتفريق وغيرهما. وموضوع علم النجوم الافلاك والارض. ولعلم الهندسة المقادير والاعداد. وللموسيقى النفم المؤلفة. وللطبيعي الجسم بما هوواقع فى التغير، أعم من أن يكون على سبيل التدريج، أو فى الآن ودفعة، المسمى بالكون والفساد. وللعلم العملى الموجودات، التى وجودها بقدرتنا واختيارنا: كالاخلاق، والافعال، والملكات النفسانية، والأمور المتعلقة

بتدبير المنزل، وبسياسة المدنية. وللمنطق المعقولات الثّانية. وللصّرف والتّحو والمعانى والبيان، الالفاظ، الّتى يتكلّم بها فى لغة العرب، من حيث الصّحة والاعتدال، أو من حيث الاعراب والبناء أومن حيث الفصاحة والبلاغة، ونحوها. وللفقه أفعال المكلّفين.

وهذهالامور إمّامن الكميّات، مثل الاولى، أومن الكيفيّات، كالتّانية. اوالجارى مجريها، وهى إمّا المعقولات التّانية، أو مايشمل الكون والفساد، أوموضوعات علم الفقه، كما ذكره، قدّه، في الحاشية.

قوله: «صيرورة الانسان» الخ ۶/۲

قدأشرنا سابقاً إلى تعاريف الحكمة . واختارها هنا هذاالتَّعريف. لوجوه:

أحدها تخصيصها بالانسان، من جهة أنه المقصود بالذات منالحكمة. المبحوث عنها فىالكتاب.

ثانياً إشعاره بأنَ بلوغالانسان بهذاالمقام الشّامخ، إنّما يكون بالسّلوك وبالحركة الجوهرية التّحوليّة، وبنحو اتّحاد العاقل بالمعقول أوالحسن والمحسوس أوالخيال والمتخيّل.

ثالثها أنَّ فيه إشارة إلى سعة المعلومات الحكميّة، لانَّ العوالم الالهيّة كثرة: منالعقلّى، والحسّى والخيالّى المثالّى، والانسائى، والوهمىّ، إلى غير ذلك: تمّا هو موجود فى الخارج، أومدارك الانسان والحيوان والفلك؛ ولم يقيّدها فى الكتاب بواحد منها خاصة. رابعها أنّ المقصود من تعلّم الحكمة صيرورة الانسان عالماً عقلياً؛ امّا منجهة استلزامه لصيرورته عالماً حسّيًا وخياليًا وغيره، بحكم قاعدة؛ إمكان الاخس. أو من باب: «چونكه صد آمد نودهم پيش ماست». أومن جهة كونه المقصود بالذاته، من أجل أنّه بسبب صيرورته عالماً عقلياً يصير كلّياً، مشابها بالارواح الكلّية العقليّة؛ في السّعة والاحاطة العلميّة الوجوديّة بالاشياء ومركزها، كما ورد في حديث النفس: «إنّ العقل وسط الكلّ، دون سائر العوالم، من أجل جزئيتها وضيقها الوجوديّ».

خامسا إشعارة بأنَّ الاشياء تحصل بحقايقها فيالنَّفس لابأشباحها.

سادسها إشعاره بالانطباق التّام والمضاهاة الكاملة بين ذلك الكتاب والعالم العقلانيّ والرّوحانيّ. وبينسائر العوالمالعينيّة الالهيّة والامكانيّة والكونيّة التّكوينيّة.

سابعا الاشارة إلى أنَّ الانسان ليس له حدَّ محدود ولا مقام معلوم، منأجل أنَّ العالم العقلي كذلك؛ إلى غيرذلك منالنّكات، الّتي لانحتاج إلى ذكرها.

قوله، قدّه: «أفضل علم» الخ٧/٢

قال المعلّم التّاني، أبونصرالفارابي، قدّه في بعض رسائله. «فضيلة العلوم والصّناعات إنّما تكون بإحدى ثلاث خصال، إمّا بشرف الموضوع. وإمّا باستقصاء البراهين، وإمّا بعظم الجدوىالّذى فيه، سواء كان منتظراً او مختصراً.

أمّا مابفضل على غيره بعظم الجدوى الّذى فيه، فكالعلومالشّرعيّة، والزّمانيّ المحتاج إليها في زمان زمان وعند قومقوم. وأمّا مايفضل على غيره لاستقصاء

البراهين فيه. فكالهندسة. وأمّا مايفضل على غيره لشرف موضوعة، فكالنّجوم. وقد يجتمع الثّلاثة، كلّها. أو إثنان منها في علم واحد كالعلم الإلهيّ» انتهى.

أقول: لعل عرض، قدّه، بيان الجهات، التي هي العمدة في الفضلية، وإلا فجاتها غير منحصرة. في هذه الثلاثة. فإن منها وثاقة مبادى العلم، والصناعة، وشرافتها. ومنها غايتها. ومنها منفعتها. ومنها واضعها، ومبتكرها. ومنها وثاقة براهينها، ودلائلها، ومنها شرافة مسائلها. وإن امكن ادراج هذه الامور، الغير المذكورة، فيما ذكره، على تكلّف.

ولاشك أن جميع هذهالامور حق هذاالعالم، من أجل أن واضعة الأصلى هوالحق، تعالى، بتوسط انبيائه وسفرائه. وأمّا شرافته موضوعه، فلأنه الوجود المطلق، الذي ينال به كل ذي حقيقة حقيقته وأمّا شرافة موضوعه، فلأن المعلوم فيه الحق، تعالى، وأسمائه وصفاته وأفعاله وآثاره. وأمّا منفعتة ، فلأنها صيرة الانسان به محيطاً بكل شئ، وعلى طبق حضرة اللهوت. وأمّا وثاقة دلائله، فلكونها يقينية برهانية لاظنية. وأمّا مباديه، فلكونها قريبة من البديهي ، غير محتاجة إلى أن تبين في علم آخر. وإن أخذ في بعضها منه فهو في قليل من مسائله، والعلم المأخوذ منه يكون أيضاً من أشجانه وغضونه، أومن فروعه وشجونه، أو يكون تحتة ومحتاجاً إليه في مسائل أخرى، لايحتاج إليها في الالحمي ولكونها دائمة بدوام الدهر لاتنغير بتغير الزمان والأقوام. وأمّا أشرفية غايته ولكونها دائمة بدوام الدهر لاتنغير بتغير الزمان والأقوام. وأمّا أشرفية غايته

۱ - أي : «من علم آخر».

ومنفعته لكونه من النّظرية الغير الآليّة \_ نفسه الّذى به يصيرالانسان معلَّما لجميع الاسماء والصّفات عارفاً بجميع الاشياء متشبّهاً بالحق الاله: فيالاحاطة بجميع الاشياء، وحكيماً إلهيّاً، متّصفاً بالحكمة،الّتي من يؤتى بها : «فقد أوتى خيراً كثيراً "»؛ بلغاية الحق الأوّل، تعالى، بحكم: اتّحاد العقل والعاقل والمعقول، والعالم والمعلوم.

قوله، قدّه: «افعاله المبدعة» الخ٢-١٢/١١

الابداع قديطلق ويراد به: المعنى المنامل للإبداع بالمعنى الاخص والانشاء والاختراع، وهو الايجاد الغير المسبوق بالمدة، أعم أن يكون مسبوقاً بالمادة، كالفلكيّات أولم يكن مسبوقاً بها، كالعقول والتّفوس الكليّات، وقواطن عالم الجبروت الأعلى والأسفل. وقد يطلق ويرادبه: الايجاد الغير المسبوق بالمدّة، فيصير مختصاً بالأولى؛ ويراد بالمخترع الموجود المسبوق بالمادة الغير المسبوق بالمددة، كالفلكيّات.

والإنشاء يطلق على: ايجاد التفوس الجزئية، والموجودات المثاليّة الموجودة في المثال الاكبر والاصغر المجردة عن المادّة والمدّة، دون المقدار. وهو المراد من قوله: «ومايقرب من ذلك». وإنّما لم يصرّح بها وعبّر عنها بما يقرب من ذلك، إمّا لم عاية الاختصار إو لامكان اندراجها في الإبداع بالمعنى الاعمّ. ولأنّ الانشاء

<sup>· -</sup> البقر(٢). ٢٤٩: «يوتي الحكمة من يشاء ومن يوت الحكمة فقد أوتي خيراً كثيراً».

أ - أي: «المعنى العام».

ايضاً قد يطلق على المعنى الاعمّ، الشّامل للجميع، بعمنى مطلق الخلق، كما فى قوله، تعالى. : «وَهُو َ ٱلَّذِي أَنشَأَكُم '»الآية.

قوله: «أوالمنظومة»الخ١۴/٢

إشارة إلى اتّحاد العلم والمعلوم، وسراية حكمأُ حدالمتّحدين إلىالآخر، أىالفنّ والكتاب، لائه وجود كَتْبيّ للعلوم.

قوله: «بمداد النّور» ۱۶/۲

أى بيمين عالمالعقل الكلّى الّذي هو نور محض.

قوله: «في صفحات»الخ ١٤/٢

أىالتَّفوس الكليَّة الالهيَّة. إشارة إلى أن التَّمقّل يحصل باتَّحاد التَّفس معالعقل الفعّال. أوباتِّصالها بالتَّفوس الكليَّة والالواح القضائيَّة والقَدَريَّة.

قوله: «أبحارها»الخ١٧/٢

إشارة إلى أنَّ كلَّ واحد من مباحث الحكمة بحر لاينزف ولاساحل له. لائها من أبحر عالمالعقل ـ لامن أبحر هيولى عالم الإصرار الَّتي يمدّها الأبحر السّبعة للأفلاك السّبعة حوانها الانفادلها «قُل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا السَّاية. فانَّ

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> - الانعام(۶)، ۹۸.

<sup>ً –</sup> أي: «الضيق».

أي: «ابحر عالم العقل».

الكهف(١٨)، ١٠٩.

مدادها هي التي بها يكتب كلمات الله التامّات، التي الانفادلها.

قوله: «بستانها»الخ ۱۷/۲

لانَّ بستانها مظهر جنَّة الذَّات والصَّفات، والأسماء الهيَّة.

قوله: «رعاية للترصيع» الخ٢/٣

قال في الجمع: «الترصيع التركيب. وتاج مرصع بالجواهر، وسيف مرصع أى محلّى بالرّصايع. وهى حلّى يحلّى بها. الواحدة رصيعة» انتهى. وهو في اصطلاح أهل الأدب: «توافق الفرينتين في الاشتمال على التماثلين في الوزن والقيافية». نحو: «فهو يطبع الأسجاع بجواهر لفظه، و يقرع الاسماع بزواجر وعظه». وفي هذا إشارة إلى أنَّ مطالب الكتاب تبجان العقول، المحلّى بجواهر الحقايق، والمزيَّن بزينة الحلل التّورية العقليّة الالهيّة.

قوله: «جمع الأغرّ» الخ٣/٣

قال فى المجمع: «الأغرّ الابيض من كلّ شئ والكريم الافعال. والجمع غُرر كصُرَد». وصرّح، فى بعض كتب اللّغة أيضاً بما أفاده. قدّه.

وإضافة الغُرَر إلى الفرائد من قبيل اضافة الصّفة إلى الموصوف، كما في عذب ماء. والمعنى الفرائد الغرر. ويمكن أن تكون بمعنى أن تكون بمعنى

<sup>&#</sup>x27; - «الجملتين من الكلام، نثراً كان اونظماً» خ ل.

<sup>ً -</sup>أي: «الإضافة».

 <sup>-</sup> بالاصل: «ان تكون بمعنى اللام بمعنى في».

الــَـلام أيضاً. وفيه إشارة إلى أنّ مطالب الكتاب كالــَـلاَلى المنظّمة، التّى يستضئ بها جميع القلوب والعلوم، من حيث إفاضتها عن الشمس عالم العقل. الّتى هى ضياء محض على قلبه الشرّيف.

قوله: «لجين الماء» الح ٥/٣

أى لجين، كالماء في الصّفاء و اللّطافة . والمراد أنّها عقايد، هي كالمقد في الأصالة والكلّيّة والمبدئيّة لمسائل العلوم الآخر.

قوله، قدّه: «أزمة الامور» الح٣/٩-٧

قال فى المجمع: «أزمّة جمع زمام، ككتاب، للعبير. وزممته زمّا ، من باب قتل شددت عليه زمامه. قال بعضهم فى الزّمام: هو الخيط الّذى يشدّه فى البره وفى الخشاش، ثمّ يشدّ عليه المقود بنفسه. وهو هنا كناية عمّا يحصل القلب: من الاعقتاد الّذى يصل إلى الحقّ ، وبه يدوم ثباته عليه. وقوله، عليه السّلام، أمكن الكتاب فى عقله، فاستعار لفظه الزّمام له، فهو قائده وأمامه انتهى.

فالمرادها هنا من الزّمام، إمّا الوجود الخناصّ لكلّ شئ، الّذي هو متّحد مع فصله وصورته، الّتي بهافعليّته وذاته الّتي بها تحقّقه . أو كناية عن اعتقاده، أوعقله بناء على أنّ الكلّ عقلاء مسبّحون بجمده.

قوله: «هذاالبيت» الخ٧/٧

أى قوله: «أزمّة الامور» إلى آخر البيت، في موضع تعليل، للاستعانة

من الحق أوالاسم الذى هو مُولِّيها . ولمّا كان زمام الاشياء ذواتها، والتوحيد الذّاتى فناء ذوات الأشياء في ذاته، تعالى، والافعالى فناء أفعالهم في فعله، تعالى، جعل المصراع الاول إشارة إلى الاول ، والتّانى لمّا كان الفناء الذّاتى مستلزماً للفناء الصّفاتي، والافعالي للآثاري ، اقتصر عليهما. وهذا عزلة التّفصيل بعد الإجمال، للإشارة الى الاسفار الاربعة، الّتي أشرنا إليها.

قوله، قده: «أن كتابنا» الج ٩/٣

قد قسّم صدرالمتألمين مباحث الإلهى،بالمعنى الاعمّ، إلى مبحث الامور العامّة، والجواهر والاعراض، والالهى بالمعنى الاخصّ، والنبوات، والمنامات، والمعاد، وعلم الاخلاق. وقدّم مبحث الامورالعامّة على سائر المباحث، لأعميتها وأعرفيّة الاعمّ، وتوقّف بعض مسائل المباحث الاخرى عليها. وقدّم مبحث الوجود على سائر الامور العامّة، لأشرفيّته، ولانّ به ينال كلّ ذى حقيقة حقيقته.

والقوم قسموا مباحث الطبيعيّات إلى الاقسام التّمانية، الّتى ذكرها، قدّه في الحاشية. وقد عرّفوا الامور العامّه بتعاريف كثرة، لايخلو جميعها من الخلل كماأشار إليه صاحب الاسفار في أوّل الالهيّات بالمعنى الاعمّ ـ: مثل ما يشمل اكثر الموجودات أوجميعها؛ أويشملها مع مقابلها لجميعها، أويشملها مع مقابل واحدكذلك؛ أومع زيادة تعلّق غرض علميّ بكلّ واحد منها، لرعاية صيانة عكس التّعريف وجمعه.

والتعريف الَّذي اختاره هو قدَّه، هو أنَّها نعوت كلِّيَّة، تعرض للموجود بما

هوموجود، ولايحتاج هو في عروضها له إلى أنَّ يختصَص بتخصَص طبيعيّ. أوتعليميّ. وذكر أنَّ هذاالتّعريف أسلم من سائر التّعاريف.

واكثر الباحثين لم يفرقوا بين سمعالكيان، والسّماع الطبيعي. وفسروها: «بأول ما يسمع فى الطبيعي»، كما ذكره قدّس سرّه فى المحاشية، الآان سيّد المحكماء وثالث المعلّمين، المحقّق الدّاماد، قدّس سرّه، جعل السّماع الطبيعي مبحث المبادى العامّة للطبيعيات، كالمادة والصّورة والفاعل والغاية فل ومبحث سمع الكيان الامور العامّة للطبيعي، كالتّغير المطلق والمكان والزّمان والجهة ونحوها. وهذا هوالحق، اللّائق بالقبول.

وقسّم مبحث الامور والعامّة إلى مبحث الوجود، والعدم ـ الّذى يذكر استطراداً، أو لأنه مشمول نورالوجود ذهنا، أو لأنّ فى معرفة مقابل الشّئ نوع معرفة بالشّئ ـ وإلى مبحث الوحدة والكثرة، و التّقابل والهو هويّة، والعلّة والعلول، ومبحث الماهيّة.

<sup>&#</sup>x27; - كذا بالاصيل: «والفاية ، والعدم زماني وقوة، ومبحث...»

## في بداهة الوجود

قوله: «في بداهة الوجود» الخ١۴/٣

أى بداهة منهومه. وكونه أظهر الظواهر فى المفاهيم الذّهنيّة، بمعنى أنّه يتصور في المذّهن بدواً، من دون احتياج إلى سبق تصوّر مفهوم آخر، كما أنّ حقيقة أظهر الظّواهر خارجاً. فأنّ حقيقة \_ بمعنى المقابل للمفهوم، الّذى ذاك المفوم البديهيّ عنوانه وحكايته \_ هوالنّور الفعليّ للحقّ، تعالى وظلّه المنبسط؛ والنّور ظاهر بذاته ومُظهر لفيره. وحيققته، بمعنى المقابل للظّل، صرف النّور، وأصل كلّ جلاء وضياء وظهور وإن اختفى عن أعين خفافيش الاوهام والعقول القاصرة عن مشاهدة نوره واجتلاء شمس هويّته، كما مرّشرحه.

وفى الوجود اختلاف كثيرة: بعضها منجهة تصوّره، وبعضها منجهة وجوده، أوأصالته فى التقرر والوجود، وبعضها فى نحو تركبّه معالميّة؛ وبعضها من جهة كونه مجعولاً بالذّات، أوبالتّبع، وكيفيّة مجعوليّته ، إلى غيرذلك من الاختلافات الّتى سنشير إليها فى محلّه.

والمختلفون منالجهة الاولى، أيضاً ، افترقوا إلى فِرَق كثيرة فعضهم ذهب إلى أنَّ تصوره بديهيَّ ، وأنَّ الحكم بأنه بديهيَّ، أيضاً؛ وبعضهم ذهب إلى بداهته ولكن جعل الحكم ببداهته كسبياً، وبعضهم ذهب إلى أنه يتصور بالاكتساب؛ وبعض آخر ذهب إلى أنه لايتصوراً صلاً . والقائلون بكسبيّة الحكم ببداهة، استدلّوا عليها بما لخصّة صاحب التّجريد، قدّه، بقوله: «والاستدلال بتوقّف التّصديق بالتّنافي عليه»الخ.

والمصنّف، قدّه، اختار القول الاوّل، حيث لم يستدلَّ على بداهته بمااستدلّوا به عليها، بل جعل الحكم بها أوليّاً، أيضاً، ونبّه عليه بمانقله عنالشيخ الرّكيس: «فإنّ البديهيّ قد يحتاج إلى التّنبيه منجهة خفاء تصور أطرافه».

قوله: «وأنّه غنيّ عنالتّعريف الحقيقي»الخ١٥/٣

لًا كان إطلاق البداهة يوهم البداهة من جميع الجهات، حتى من جهة التعريف المنظى أزاح هذا الوهم بتفسيرالبداهة: بالغناء عن التعريف الحقيقى . والمراد بالتعريف الحقيقى هنا، التعريف الذى يكون المقصود منه إبانة ماليس في العزيزة: إمّا بالرسم، أوبالحد ناقصاً او تاماً: سواء كان قبل اثبات الوجود والفراغ من الهلية البسيط، أو بعده. وليس المراد منه ما يكون في قبال التعريف الاسمى ، الذى يكون قبل إحراز الوجود والفراغ منها أ، سواء كان المالحد، أو الرسم، أو بلئل والمشابه ونحوها. فان التعريف الاسمى قد يطلق ويراد به مايكون في قبال التعريف المحقق، بعد الفراغ من الهلية البسيطة، وإثبات وجود الشمى التعريف المحقيق ، الذى يتحقق، بعد الفراغ من الهلية البسيطة، وإثبات وجود الشمى التعريف المحقيق المحقيق ، الذى يتحقق، بعد الفراغ من الهلية البسيطة، وإثبات وجود الشمى التعريف المحقيق ، الذى يتحقق ، بعد الفراغ من الهلية البسيطة ، وإثبات وجود الشمى المحتون في قبال

۱ اى: «منالهلية البسيطة».

ای: «سواء کان الذی فی قبال العتریف الاسمی بالحد او...»

خارجاً؛ وقديطلق في قبال التعريف اللفظى بالمعنى الاخص ، الذالغرض منه تعيين مدلول اللفظ، ومرجعه الى الكشف بأن هذا للفظ بازاء هذا المعنى؛ وقد يطلق في قبال مطلق التعريف، الذى يكون بمقومات الشئ وخواصة الذى يطلقه عليه الرسم والهد في عرف المنطقيين، ويعنون بالتعريف أوالمعرف عند إطلاقهما من دون قرينة، ويشترطون فيه أن يكون أعرف من المعرف ومساوياً معه، ونحوه من الشروط. سواء كان قبل إحزار الوجود، أوبعده. وهو بهذا الاطلاق مساوق معالتعريف اللفظى بالمعنى الاعم، وبالاطلاق الاول يكون أخص منه أو مبايناً معه. والاطلاق التانى هوالمراد هنا. ويكن، كما قبل، أن يكون المراد منه اللفظى بالمعنى الاخص: بمعنى تبديل لفظ بالفظ، هوأعرف عند السامع، بقرينة قوله شرح الاسم، من دون أن يقول تعريف لإسم.

وتحقيق المقام: أنَّ الشَّئ الذي يكون معلوماً من جميع الجهات لايصير متعلقاً للطّلب أصلاً، بل المتعلّق له يجب أن يكون مجهولاً من جهة من الجهات. فإن كان معلوماً من جهة التّصور والتّصديق، تركيباً وبسيطاً واقعاً \_ لكن حصل له الحفاء من جهة عدم المعرفة بوضع اللّفظ، الذي اشتهر التّمبير به عنه، ولم يعلم أنَّ ذلك اللّفظ وضع لهذا المعنى المرتسم في النّفس بالبداهة: مثل أن يعلم الحيوان النّاطق مهيّته تصورًا ووجوداً، ولكنّه لايعلم أنّ لفظ الانسان موضوع لذلك المعنى، ولكن يعلم أنّ لفظ البّشر موضوع له \_ فيسئل عن الحبير بالأوضاع: أنّ الإنسان ما هو؟ يعلم أنّ لفظ البّشر، مدلول تلك اللّفظة. فيقول له أنّه البشر، أي مدلوله ماهو ويكون مقصود تبيّن مدلول تلك اللّفظة. فيقول له أنّه البشر، أي مدلوله ماهو

مدلول لفظ البشر.

وقديعلم مدلول ذلك اللّفظ، وأنّه موضوع للحيوان المخصوص الّذي يمشى على رجليه مثلاً. ولا يعلم بحقيقته، أو بوجه يمتازه عن جميع ماعداه، حتى المشابه معه صورةً ، لوأمكن مثلاً، المبائن معه حقيقهً ولكن لم يعلم وجوده أيضاً ، بل سمع إطلاق لفظ الانسان على حيوان مخصوص، ولكن لايعلم أنّه موجود أيضاً ، بل يُحتمل عنده أن يكون من قبيل أنياب الأغوال، فيسأل عمن يعلم بهيه، قبل السوّال عن وجوده من جهة عدم من يعلم بوجوده فعلاً، أو عدم حضوره عنده، بقوله: ماالانسان؟ ويكون مستعلماً لمهية إلى أن يتفحّص عن وجوده، فيقول له : أنّه حيوان ناطق. و يكون هذا التّعريف بالمهية ، إلّا أنّه لمّا لم يعلم وجوده، والحقيقة لا تطلق إلا على الموجود خارجاً إلا نادراً، فلذلك يقال، أنّه تعريف إسمى لا لاتطلق إلا على الموجود خارجاً إلا نادراً، فلذلك يقال، أنّه مبيّن لتمام مهية المسمى بالانسان.

وقد يعلم مهيّته الاسميّة، ولكن لايعلم وجوده، فيسأل بهل البسيطة عن وجوده. فاذا أحرز وجود، يصير ذلكالتّعريف له بعينه تعريفاً حقيقيّاً.

وقد يمكن أن لايعلم ماهيّته الاسميّة ولا وجوده خارجاً، ولكن يريدأن يعلم أوّلاً تحقّق وجوده، ثم يسأل عن ماهيّته، فيسئل بالهليّة البسيطة عن وجوده. ثمّ إذاتحقّق عنده أنه موجود في الخارج، يسئل بما الحقيقيّه عن ماهيّة الحقيقيّة، فيجاب عنه: بانه حيوان ناطق.

ثم إذا فرغ عن تحقيق وجوده ومهيته، يسئل بالهلية المركبة عن عوارضه. فيقول هل هوكاتب أم لا؟ أوبكم أو بكيف أو باين أومتى ونحوها، عن كمّه وكيفه ومكانه وزمانه و نحوذلك. وهذه الأسؤلة داخلة في الهلية المركبة ومن أقسامها، و تكون في الترتب والتاخر عن سائر المطالب، أوكونها في مرتبتها أومقد مقيها، مثلها.

ولكن إذا أريدالسؤال عن علّة وجوده، فيطلب بِلمِ النّبوتي عن علّة وجوده في الخارج. ثم بعد ذلك يسئل عن حقيقته، لأنه، كما أنَّ وجود الشيئ مقدّم على مهيّته بالحقيقة، فكذلك علّته مقدّمة على علّتها . فينبغى أن يكون السّوال عنهاأيضاً مقدّماً على السّؤال عن حقيقته.

واذا علم بذلك، ولكن لم يعلم علّته اتّصاف مهيّته بعوارضها، فيسئل بدهلم» عن علّة اتّصافها بها. ويكون هذاالسّؤال بعدالسّؤال عن «المائيّة الحقيقيّة»، وما يتأخر هي عنه: من «الهليّه البسيطة»و «اللّم التّبوتيّة»، الّتي في مرتبته.

وإذا لم يعلم علّة ثبوت الاكبر للأصغر، وسئل عمّا يدلّ على ثبوته له، يكون السّئول بـ «ـلم الإثباق». فأن أجيب بعلّة ثبوته له خارجاً أيضا. تكون الواسطة الاثباتيّة بعينها الواسطةالنّبوتيّة.و لو أجيب بالمعلول، يفترق الإثبات عنالنّبوت.

<sup>&#</sup>x27; - أي: «المائية الحقيقية».

وإن علم المهيّة المشتركة للشّئ ولم يعلم تمام الميّزله، أو يعلم المهيّة ولكن لم يعلم خواصّه أو عوارضه، سئل بـ«ـأىّ» عن الميّز الماهوّ، أوالخاصّة، أو عرضه العامّ.

فإذا عرفت هذا عرفت: أنّ المائية اللّفظيّة مقدّمة على جميع المطالب، وأنّ الاسميّة مقدّمة على جميع المطالب، وأنّ الاسميّة مقدّمة على الحقيقيّة، والهليّة البسيط. فإنه لو علم وجود الشيّ وسئل عن المهيّة، لايطلق على السّوال «الماء الاسمىّ»، بل يطلق عليه «الماء الحقيقيّ» كما حقّقناه.

و«الهليّة البسيطة» مقدّمة على المائيّة المقيقيّة، وهي على «الهليّة المركبّة» وما في رتبتها و ملحققها، الا على مدهب الحقق لمقاصد الاشارا، فإنه، قدّه، ذهب في الجوهر النّضيد إلى تقدّم الهليّة المركبة على المائيّة الحقيقيّة. ومراده التقدم في الأعراض كما يرشد إليه دليله لا مطلقاً . وأمّا مطلب «أى» فإن كان المسئول بها تماملميّز الماهوى، كان مقدّماً على الهليّة المركبة. وكذا إن كان المسؤل بها المعيّز عن جميع ما عداه: من خواص الشيئ ورسومة، كان مقدّماً عليها. وإن كان المسئول بها العوارض العامّة وأريد القناعة بها في تعريف الماهيّة \_ إن قلنا بجوازه \_ كان مقدّما عليها ايضاً، والا كان في رتبتها كما لا يخفي وكذا لوجوزنا السؤال بها عن تمام المهيّة ، كانت مقدّمة على البسيطة، أو في مرتبتها كما المسئول بها العلّة في وجود الشئ، كانت مقدّمه على البسيطة، أو في مرتبتها كما قائيل \_ والمائيّة الحقيقيّة وما تتقدّمان عليه، ومتأخرة عن الاسميّة والمّفظيّة. وإن

كان المسئول والمطلوب بها علّة كون الشّئ على صفة كذائية، كانت متأخّرة عن الجميع، إلا الهل المركّبة، فإنها مقدّمة عليها أو تكون فى رتبتها. واللّم الإثباتية المساوقة معالثبوتيّة، تكون مثلها فى التّقدم والتّأخّر، والمتفارقة عنها، متأخرة عن اللّفظيّة . والاسميّة مقدّمة على البسيطة، لوكان المطلوب بهاالسّئوال عمّا يدلّ على التّصديق بإثبات الوجود للمهيّة، وكان قبل العلم بالوجود إن أجيب بالعلّة وان أجيب بالاتّار كانت متأخّرة عن النّبوتيّة رتبة. وان كان المطلوب بها علّة التّصديق بكونه على صفة كذائيّة، كانت فى رتبة المركّبة، أو مقدّمة عليها، متأخّرة عمّا يتأخّر عنها.

فإذا عرفت هذا، فنقول الوجود مما هو بيّنةُ الهليّة والمائيّة. أمّاكونه بيّنة الهليّة، فلأنه \_ باعتبار حقيقته، الّتي هي في قبال مفهومه \_ به ينال كلّ ذي حقيقة حقيقته، وبه يتقرّر كلّ شئ ويتدوّت كلّ ماله ذات وتحقّق، كما سنشير إليه في مقامه، فيكف يمكن أن لايكون متحقّقاً . والذّاهبنون إلى عدم تحقّقه التبس عليهم المفهوم بالحقيقة، ومافرتوا بينالعنوان والمعنون، أو ظنّوا انحصارأمر الوجود في المفوم العامّ البديهيّ ، فما قدروه حقّ قدره. وامّا حقيقته،الّتي هي في قبال الظلّ، فلأنها أظهر الظّواهر الوجوديّة: «أَفِي اللّهِ شَكُّ فَاطِرِ السّمَورَاتِ وَالْأَرْضِ '» فلائها أظهر الظّواهر الوجوديّة: «أَفِي اللّهِ شَكُّ فَاطِرِ السّمَورَاتِ وَالْأَرْضِ '» وعيون خفافيش العقول، لضعفهم عن اكتناه بوارق إنيّته، مع غاية ظهوره، وعجزهم عن مشاهدة نوره واجتلاء شمس هويّته، لني غطاء عن ملاحظة لمعات

۱ - ابراهیم(۱۴)،۱۰،

نور وجهه وشروق حقيقته. فلذلك، لمّالم يبصروها لغاية ظهورها وفرط نورها، أنكروها. وعدم الحكم، لحنفاء تصور الأطراف غير قادح في بداهة التّصديق وأوليّته. وأمّا مفهومه فهوأيضاً بيّنة الإنيّية ذهنا، لأنّ ظرف وجوده ليس إلا الأذهان، والحكم بوجوده فيها وجداني أوليّ، غير محتاج إلى واسطة أصلاً. وأمّابيّنيّته باعتبار مفهومه، فكونها بديهيّة، غير محتاجة إلى معرّف حقيقي ممّا لاخفاء فيه أصلا.

## قوله: «و انَّ ما ذكروا له من المعرِّفات» الخ ١٥/٣

اقول لمّا اختار ، قدّس سرّه، بداهةالوجود و بداهةالحكم ببداهة، كان هنا مظنّة سؤال: و هو أنّه لو كانالوجود بدهيّاً لِمَ يُعَرَّفه الله جمّ غفير منالحكماء والمتملكين؟ لاستعباد اشتباه هذاالجمعالففير، معكونهم من أساطين الفنّ؛ ومع أنّ الاشتباه في البديهيّات غير متصور، أو نادر جداً، بحيث لا يليق بمثل هؤلآء الأفضل.

أجاب قدّ، بأنَّ مقصود هؤلاء مما ذكروا اله من المعرّفات ، إنّما هوالتّعريف الاسمى، وتبديل لفظ الوجود بلفظ آخر، يكون أعرف دلالةً على المعنى، الّذى علم بديهياً من هذه اللّفظة، كلفظة الكون والثّبوت، اوالهستى وهست، مثلاً فى الفارسيّة، وأمثالها، لاالتّريف الحقيقيّ، الّذى المقصود منه إفادة شئ ليس فى الفيريزة : إمّا بحدّ، أو بوجه يمتاز عن جميع ماعداه. والقرينة على ذلك استلزام

<sup>`</sup>\_«لمّا عرفه»خ ل.

تلك التمريفات للدّور، أو تعريف الشئ بنفسه، كما سمننبّه عليه. وهذا مما لايمكن من هؤلآء عدم الالتفات إليه، كما لايخفى بل هو أبعد ممّا استعبده السائل بمراحل. فاحكم باستغناء الوجود، بحسب المفهوم، عن التّعريف الحقيقيّ من غاية الوضوح والظّهور، بحيث لايحتاج إلى دليل و برهان أصلاً، لأنّ الحكم ببداهتة أيضاً بديهى كما ظهر لك مما أفاده، قدّه و أفدناه.

وأمَّا بحسب حقيقته الَّتي في قبال المفهوم، فهو، وإن كان غير معلوم الحقيقة بالعلم الحصوليــ بل لايمكن حصول حقيقته في موطن الأذهان أصلاً، من جهة استلزامه للانقلاب ومحاذير أخرى. سنشير إليها في محلَّه ـ إلاَّ أنَّها معلومة بالعلم الحضوريّ النّوريّ لكلّ شئ. بل ما«مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمَّدِهِۦ'» فانّ كمالاتالوجود منالعلم والحيوة والقدرة والإرادة ونحوها لمكون ما بالذَّات لها حقيقة الوجود لا المهيّة من حيث هي،الّتي ليست إلاهي،ولا العدم ، كما هو ظاهر. وما بالذَّات لا يزول إلا يزوال الذَّات خهي ۖ سارية بسريانه في كلَّ شيئ ، ظاهرة في كل ذرَّة وفئ، ولكلَّ موجود حَظَّ ونصيب منها وليس بغافل عنها. والنَّفس الإنسانيَّة، الَّتي هي تمام الأشياء الَّتي دونها أصلها. مشاهدة لذاتها بالعلم الحضوريُّ النُّوريُّ، غيرغائبة عنها، مشيرة اليها بأنَّا حاضرة لديها؛ لأنَّ كلُّ مجرد، قائم بذاته عاقل لذاته. ومعلوم أنَّ مشاهدتها لها الما هي بالعلم الحضوري، لابالحصولي

<sup>&#</sup>x27; - الاسراء (١٧)، ٢٤: «وان مي شئ الا يسبح بحمده»

اى: «كمالات الوجود».

الارتسامي.

وامّاحقيقته التي في قابل الظّلّ والفئ، التي هي أصل كلّ شئ ومبدئه و مقوّمه وتمّام، فهي باعتبار غيب مغيب هويّته وعنقاء مغرب ذاته المقدّسة، وان كانت مختفية فيسترالاختفاء مستترة بالحجب التورانيّة والظّلمانيّة عن عيون خلقه من جهة قصور إدراكهم عن اعتلاء أنوار ذاته، ولايكتنه ولايعلم بالعلم الحصولي والحضوري أصلاً: عنقا شكار كس نشود، دانه بازجين ـ إلا أنها ، باعتبار ظهوره في ملابس أسمائه وصفاته ومظاهر أنوار شمس هويّة، أظهر من كلّ شئ مشهودٌ لكل درة وذرة وفئ: «أفي آللّهِ شَكُ فَاطِرِ ٱلسَّمَـوَاتِ وَآلاً رَّضِ '»؛ ومتى غبتَ حتى تَختاجَ الى ذليل يَدُل عليك الخ.

وبالجملة لوكان المراد بالمائية المصطلحة، فلامائية لحقيقته بكلا معنييها أصلاً ، حتى تكون بديهية او نظرية. ولوكانت مشتقة عمّا به الشّئ هوهو، فهو باعتبار حقيقتة بالمعنى الأوّل، المقابل للمفهوم، معلوم بالعلم الحضوريّ بذاتها، وغير معلوم بالعلم الحصولي اصلاً، الاّ باعتبار مفهوم الذّهنيّ وعنوانه الاعتباري، الذي هو عين المعنون من وجه وغيره من وجوه.

وأمًا باعبتار حقيقته، بالمعنى الثّانى، فهو باعتبار كنه ذاته مّما لااسم له ولارسم ولانعت ولاوصف ولاخبر عنه أصلاً، فلايكون معلوماً لغيره أبداً. لابالعلم الحصوليّ ولا بالعلم الحضوريّ، ولايمكن أن يعلم ويشاهد أبداً.

۱ - ابراهیم(۱۴)، ۱۰.

وأماً باعتبار مرتبته الأحديّة والواحديّة وحضرة واستجلائه، فهو مرثىً بآياتها في مرايا الأنفس والآفاق، مشهودة لكلّ شئ بالائفاق، متجلّية لكلّ موجود من وجوه كثيرة ومجال متعدّدة ، منالوجه الخاص ووجوه الاسباب والمسبّبات والآثار والمؤثّرات. ولو جعلنا كنه الحقيقة بالمعنى الأول عين الحقيقة بالمعنى الثانى، كمينيّة العاكس معالعكس، فيكون حكمها من حيث عدم الاكتناه مطلقاً حكمها، كما قال بعض العارفين:

ولستُ أدرك من شئ حقيقته وكيف أدركه وأنتم فيه وكذلك من حيث الظهور باعبار الملابس والمظاهر المجالي.

فتلخّص من هذا أنّ الوجود باعتبار مفهومه بينة المائية والهلية الذّهنية باعتبار ذاته؛ وبينه الإثيّة الخارجيّة من جهة منشأ انتزاعه؛ وباعتبار حقيقته التى في قبال مفهومه، فهو غير معلوم بالعلم الحصولي، الا باعتبار وجهه وعنوان الذي هو مفهومه الاعتباريّ وحكايته الذهني؛ ومعلوم بالعلم الحصوليّ الشّهوديّ التّوريّ بالتفصيل الذي مرّ ذكره: إمّا بالكنه ولو بالنّسبة الى مبدئه واصله، وامّا لابالكنه، ولو بالنّسبة الى مبدئه واصله، وامّا لابالكنه، لوجعلنا كنه ذاته الحقيقة الوجوبيّة الغيبيّة المغربيّة.

وباعتبار حقيقته الَّتى فى قبال الظَّلُّ، فكنهه غير معلوم لفيره أصلاً.

وباعتبار مراتبه وأسمائه وصفاته، معلوم بالعلم الحضوري، غير معلوم بالعلم الحصوليّ من حيث أنّ الماهيّات ايضاً من مراتب

ظهوره وأشعةنوره بعَرَش الوجودات، ومعلوميّتها عين معلوميّها، يكون معلوماً بالعلم الحولى ايضاً من هذه الجهة، بل معلوميّة كلّ شئ بأى علم كان عين معلومليّته من حيث أسمائه وصفتاته ووجوهه، وهو أقرب من حبل الوريد ومن كلّ شئ بالنّسبة إلى نفسه وذاته.

وباعتبار اللّهية، فمفهومالوجود بيّنة الهلّيته الذّهنيّة، لا الحنارجيّة: اذلاوجود له فى الخارج بذاته، بل باعتبار منشأ انتزاعه، فلاثبوت له خارجاً من حيث الذّات، حتّى يكون بيّنة الهليّة او غيربيّنتها.

وباعتبار حقيقته التي في قبال المفهوم، فهلّيته الحنارجيّة بيّنة محتاجة الى تنبيه، ويعلم من طريق آثاره و من طريق علّته أيضاً لكنّه لاحدٌ له و لا رسم ولا برهان عليه حقيقة.

امّا أنّه لاحدٌ له، فلأ الحدّ أنّما يكون للمركّب ، وهو من هذه الجهة بسيط غير مركب. وايضاً الحدّ أنّما يتحقّق من الجنس والفصل وَحُده. وكذا الرّسم يتحقّق من الجنس والخاصة اومن الخاصة ومناخاصة وَحُدَها. والوجود باعتبار حقيقته لاجنس له ولافصل ولاخاصة ولاعرض عامّاً وليس بنوع ايضاً. لان مقسم جميع هذه الأمور شيئية الماهيّة، وهو ليس من سنخ الماهيّة. وكذا الايمكن تعريفه بالمثل والمساوى، اذ لاصورتة ذهنية له من هذه الجهة أصلاً.

وأمّا الله لا برهان عليه، فلأن البرهان بالمعنى العامّ، إمّا برهان لمّ او برهان انّ. والبرهان الإنيّ اثما يكون بالاستدلال من الأثر على المؤثّر،و من المعلول على العلَّة، أو من أحد المعلولين لأمر ثالث على الآخر. وهو أظهر من آثاره: ولانَّ ظهوره آثاره به، ولانَّ كلِّ مايكون دليلاً على شئ يجب ان يكون موجوداً في ذاته وعند من يكون دليلاً له، فلوكان غيرالوجود دليلاً عليه، فهو مع اله عليه الوجود. هوالعدم اوالمهيّة وهما لايمكن ان يكونا دليلاً على الوجود، لانّ الظلّمة لاتكون آية للنُّور ، والفيء لايصير مُظهراً للشَّئ \_ يجب ان يوجد اوَّلاً بالوجود النَّفس والرّابطي، حتىّ يمكن ان يصير دليلاً على الوجود؛ و يلزم منه ظهور المدلول قبل الدَّليل. وأيضاً أثر الوجو هو الوجود.اوظلَّه وفيئه وليس شئ منها ظاهراً قبلالوجود، حتَّى يكون دليلاً عليه. وامَّا برها اللَّمَّ ، فلأنَّه لاعلَّته له مبائنة معه، حتَّى يمكن ان يستدلُّ بها عليه: لائه باعتبار اصل حقيقة السَّارية، مع قطعالنَّظر عن مراتبها و درجاتها، لابينونة له معالحقّ أولايمكن مشاهدته منفكّة عن مشاهدته، تعالى، حتّى يستدلُّ به عليه، لائه من هذه الجهة نفسالفئ والرَّبط، لاشيئاً في حيال المبدء تعالى شأنه.

وبعبارة أخرى لابد في اقامةالدكيل من تحقق أمور خمسة: المستدل، والدكيل، والمستدل عليه، و المستدل له ، والاستدلال. وفي المقام المدلول نفس الدلال. اى فإن فيه حقيقة بحيث لايمكن ان يلاحظه دونه، فلايمكن ان يكون دليلاً عليه بالمعنى المصطلح المعروف عندالجمهور. ولاشئ ثالث؛ في مرتبته، حتى يمكن أن يستدل به عليه.

وامًا باعتبار حقيقته، الَّتي هي حقيقة الحقائق ومبدءالمبادي، فنفي الحدّ

والبرهان عنه اوضح. لأنه من جهة كونه أبسط من كلّ بسيط وابعد عن مخالطة الاسماء والرّسوم والأوصاف والتعوت، وانّ كمال توحيده والأخلاص له، نفى الصّفات عنه لا يتصوّر له حدّ ولا رسم، بل لا يتصوّر له بيان ولاشرح. ومن جهة الله لا علّة له اصلاً، و هو علّة كلّ شيء ومبدئة وتمامه وأصله، فلا يتصوّر له برهان لمّ.

ومن جهة الله اظهر من كلّ ظاهر، وانور من كلّ نيّر، وان ظهور كلّ دليل به، وهو أصله و به قوامه، فلا يتصور له برهان إنَّ أيضاً. لأنَ منالشرط الدّليل على الشّىء اظهريّة منالمدلول عليه. وايضاً قد علمت الله من حيث أصل حقيقة غنى عنالعالمين غير مرتبط بالعلم و لاالعالم به، فلا يكون العالم دليلاً عليه اصلاً. مع ان ظلّه الذي يتوهم دليليّته عليه فان فيه ذاتاً مستهلك فيه حقيقة، فلا يمكن مشاهدته دونه أصلاً، حتى يمكن ان يكون دليلاً عليه.

فإن قلت: هذاالكلام آت في كلّ علّة ومعلول، لأنّ كلّ معلول نفسالربّط بالعلّة. فلا يمكن ملاحظته دونها. فيجب انتفاء مطلق الدّليل رأساً وأصلاً.

وايضاً معنى كونالمعلول دليلاً على العلّة. أن تُشاهدُ العلّة بسبب مشاهدة المعلول و تُعلم من جهة العلم به: وقد يمكن ان تكون العلّة من جهة غاية الرّفعة والعظمة أو شدّة البهاء والنّور والجلاء والظّهور، لا يمكن اجتلائها للغير، ولكن إذ اكتسبت برقيق غيم المعلول يمكن أن تجلّى وتظهر لعين النّاظر. فمعنى كون المعلول دليلاً على العلّة في مثله اجتلاء وجه العلّة من جهة اكتسائها برقيق غيم

المعلول.

قلت: فرق بينالعلَّة والمعلول فيالعللالظاهريَّة الَّتي يراها الجمهور علَّة وسبباً و بينهما فيالعللالحقيقةالَّتي هي علَّة و مبدء واقعاً وحقيقةً.

فيهابالوجودات وآثارها، من حيث إصل حقيقتهاالوجوديّة، مع قطعالنَظر عن

وأيضاً فرق بين العلَّة والمعلول في بابالماهيَّات ولوازمها، و بينهما

تنزّلها وانصباغها بصبغ الماهيّات. فإنّالعلل الظّاهريّة لسيت عللاً حقيقة، بل هي معدّات وشرائط لتأثير ما هي علّة حقيقة، فلاضير في إختفائها واظهار المعاليل الظّاهرية لها عند من لم يشاهدها ولم تظهر له. وكذلك المهيّة بالنّسبة ألى لوازمها، لأنها جميعاً امور اعتباريّة - «إنّ هي إلّا أَسْمَآءٌ سُمّيّتُمُوهَا أَنتُمْ وَالبَاوَكُم مَّا أَنزَلَ الله بيّا مِن سُلطنن "- يمكن ان يظهر اللّوازم في بعض الأذهان قبل الملزومات. وهذا بخلاف العلل الحقيقيّة والمؤثّر ات الوجودية، اذ لا يمكن ان يشاهد قبلها.

وايضاً لان المشاهدة نوع من الوجود، وهو طراً من ناحية حقيقة الوجود ومرتبة منها. فلو صار مشاهدة مرتبة الوجود سبباً لمشاهدته، لزم أن يصير الدّليل نفس المدلول، او حصول المدلول قبل الدّليل.

وايضاً مشاهدة المعلول حضوره عند من يستدلُّ بع علىالعلَّة. وهذه

<sup>&#</sup>x27; \_ النجم(۵۳)، ۲۳.

المشاهدة والظهور ايضاً معللول للعلّة، فظهوره إمّا بنفس ذاته، فيلزم ان لا يكون ما فرضناه معلولاً، هذا خلف وىمّا يظهر بغيره، فنقلالكلام إليه، حتّى ينتهى الى حقيقة الوجود، الّتى هي من وراء كلّ شيء محيط.

وأيضاً لو صار مرتبة منالوجود دليلاً عليه. فإمّا أن تكون سبباً لمشاهدة أصل حقيقة، فقد دريت أنّالوجود من حيث حقيقة وكنهه غير مشهود لأحد أصلاً وإن كان من حيث اسمائه و صفاته ومراتبه، فلا يكون دليلاً على حقيقة من حيث عقبة، فئيت ما قلناه.

وأمّا ما قيل من حديث الاكتساء، فهو مؤيّد لما قلناه من أنّ حقيقة العلّة، من حيث كنه مغرب ذاتها، سيّما حقيقة الوجود ممّا لا يمكن أن تصير مشهودة بسبب غيرها ومعاليلها. لأنّ المشهود في المثال ليس حقيقة العلّة بحقيقتها، بل من جهة ظهورها ومن حيث مرتبتها وتجلّيها الذي هو دون المتجلّى، مع أنّ التجلّى في الأحديّة محال، فلا بدّ من كثرة لا تكون حاصلة في حاق ذات العلّة وأحديّتها كما لا يخفى. نعم حقيقة الوجود، التي لا تقبل العدم بذاتها ولذاتها، من حيث مرتبة واحديتها الأسمائيّة، يمكن تصور الحدّ والبرهان لها، بل حدّ كلِّ شيء وبرهانه حدّها وبرهانها عند من اكتحل بصره بنور التوحيد، وإن كانت هي أيضاً من جهة أخرى لا حدّ له اولا برهان عليها.

فإن قلت: إذا لم يكن ما سواه برهاناً عليه، فلا يكن أن يكون، تعالى شأنه، برهاناً عليه، مع آنه قد تطابقت العقول وآلسِنَةُ اهلالتميز والمعرفة على أنهالبرهان والدليل على كلّ شيء. بيناناللزو م: أنه لمّا كان بحقيقته المقدّسة غير ممكنته ولامشهود لأحد، فلايكن أن يكون شهوده ذهناً أوخارجاً علّة لشهود غيره. ولوكان باعتبار تجليّاته وأسمائه وصفاته، ومرتبة الواحديّة والأحديّة الذاّتية، والتعيّن الأول والتّاني، فهذا معن أنه مسلتزم للمطلوب: من عدم كونه بذاته المقدّسة ومشاهدة ذاته الوجوبيّة، لايكن أيضاً اكتناه أسمائه و صفاته حضرة أحديّته وواحديّته، ولما فقد تقرّر في مقارة من أنّ الاسم عين المسمّى من وجه وأنّ كمال الإخلاص له نفى الصفات الزائدة عنه، تعالى.

قلت: التصديق بوجوده، تعالى، غير متوقف على اكتناه حقيقته المقدسة ومشاهدة ذاته الوجوبية، بل هو، تقدست أسمائه وتعالى شأنه، لمّا كان دَالاً على ذاته بذاته، فكفى به دليلاً على ذاته وشهيداً و برهاناً على كلّ شئ غير ذاته: «أُولَمْ يَكُفِ بِرَبِكَ أَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ شَهِيداً (»وأمّا غيره فلّما كان فى ظهوره محتاجاً إلى فيضه وسبب جوده، و هو نفس الفقر و الفاقة إليه فى وجوده، فلا يمكن أن بصير مشهوداً بدون شهوده، حتى يصير دليلاً يدل عليه، مع أنه ليس لفيره من الظهوره ماليس له، حتى يكون هو المظهر له. فصدق فيه: لَيْس كَمِثْلِهِ،

۱ - فصلت(۴۱)،۵۳.

شُمَى عُلَاهُو بَكلَّ شَيْ مُحيط، و ماقال به أعرف الحنلق به فى دعائه: «متى غِبْتَ حتّى تحتاج إلى دليل يدلَّ عليك، ومتى بعدتَ حتّى تكونَ الآثار هى الموصل إليك».

فان قلت: فكما أنَّ التَّصديق بوجودة لايتوقَف على اكتناه حقيقته وذاته، فكذلك التَّصديق بوجودالآثار لايتوقَف على اكتناه حقيقتها الَّتي هي ظلَّ حقيقته، ولايمكن اكتناها من دون مشادهدة ذاته مجكم ذوات الأسباب لاتعرف إلا باسبابها.

قلت الأمر فى الماهيّات، وإن كان كما بيّنته وصورٌ وته، إلا أن فى الوجودات ليس الأمر كذلك، إذ ليس لها حقيقة غيرالوجود، حتّى يمكن التصديق بالوجود من دون مشاهدة الحقيقة وملاحظتها . مع أنّا سلّمنا ذلك، فلاشك أنّ التّصديق بوجود الشّئ لاينفك عن شهوده، ولولا بالاكتنا؛ وقد دريت أنّ شهود المعلول من دون شهود العلّة ولو بالشهود النّاقص مُحال. لأنّه من جميع الجهات والحيثيّات ربط صرف و فقر محض إليها، كما قال قطب الموحّدين وخاتم الأوليآء أجمعين، عليه السّلام: «مارايت شيئاً إلّا وقد رأيتُ الله و بعده ومعه وفيه».

فأن قلت: ماادّعيته مخالف لما قد قضت الضبرورة على خلافه. فإنّا نرى جماً غفيراً من العقلاء قد أنكروا الصّانع مع تصديقهم بوجود المحسوسات، بل وغيرها. مع أنَّ الشّئ المحسوس الإحساس به كافٍ فى التّصديق بوجوده، ولايتوقّف

<sup>&#</sup>x27; - الشورى(٤٢)، ١١: «ليس كمثله شئ وهو السميع البصير»

على الإحساس بعلّته سيّما فيما هو برئ عن مجانسة الحسّ والحماس والمحسوس. قلت: أوّلاً، كلّ من انتحل إلى شريعة العقل والإدراك وكان له أدناى دريّة وشعور معترف بوجود الصّانع النّاظم لنظاالعالم، والمفيض لحائق المكنات الجائزات والمعطى لهويّات الحادثات الفاقرات من حيث لايعشر؛ إلاّ أنّ النّزاع والاختلاف إنّما هو في الالقاب والأسامى، فطائفة عبرت عنه بالدّهر، و فرقة بالطبيعة، وأخرى بالقدماء الخمسة، وبعض بالأجرام الصّغار الصّلبة، إلى غير ذلك من الألقاب والأسامى المذكورة في محلّها.

وثانياً. الإدراك البَسيط والعلم المفرد السّاذج حاصل لكلّ أحد بالمبدء الأعلى والواجب الوجود الحقّ، تعالى شأنه. فيكون كلّ ذى إدراك ومعرفة مصدّقاً بوجودالعلّة قبل المعلول وبعده ومعه وفيه، بالإدراك البسيط، وإن لم يكن له علم بذلك الإدراك والمعرفة في بعض الموجودات، كما أخبر، تعالى، في القرآن الجميد والفرقان الحميد بقوله، تقدّست أسمائه: «وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسَبِّحُ بَحَمْدِهِ عِنْ الآية . وقيل بالفارسية في هذا لمعنى:

دانش حقّ ، ذوات را فطریست دانش دانش است، کان فکریست فجمیع الموجودات الآفاقیة والأنفسیة مفطور علی معرف، تعالی شأنه، بالفطرة «ٱلَّیِی فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَیْهَا ۲»، مجهول علی حمد و تسبیح والاعتراف به

۱ – الاسراء(۱۷)، ۴۴.

الروم( ۳۰ )، ۳۰: «فطرت الله التي فطرالناس عليها».

قبل معرفة كلَّ شئ، حتَّى ذاته وحقيقته مهيَّته وإليَّته.

وثالثاً، قد عرفت أنَّ عرفان البسائط الوجوديّة ، والإثيات المحضة السّاذجة لايكون الا بالعلم الحضوريّ والشّهوديّ النّوريّ ، والمدّعي: أنَّ مشاهدة المعلول، من الجهة الّتي بها معلول، والحضور معه، لايكن إلاّ بشماهدةالعلّة والحضور معها، والعلم بالمحسوسات،وإن كان من طريق الحسنّ، إلاّ أنَّ الحَكَم العدل والمصدّق بوجود الأشياء وحدوثها هوالعقل وهو بالعلم الحصوليّ الصّوريّ لايدرك إلا مفاهيم الاشياء وماهيّاتها. فلذلك قد يتأخر تصديقة بوجود العلّة عن تصديقه بوجود الملّة عن تصديقه بوجود المله عن جهة أنه لم يعرف العلّة إلا من حيث اتّصافهم بههفوم الوجود، وأنّه مصداق الوجود والعلّة والشّئ ونحوها لامن جهة وجودها الخاصّ بها.

ورابعاً، مما شهدت به ضرورة العقل، أنَ عرفان المعلول من من أى طريق كان: من طرق الحس، والخيال، والعقل، ونحوها لايمكن إلا بعون العلّة وحولها وقوتها. فإن المعرفة والإدراك أيضاً معلول محتاج إلى العلّة. فكما أن ذات المعلول ظلّ ذات العلّة، فكذلك العلم والمعرفة به إنّما يكون بنورها الفعلى وإفاضتها العلمية. فإذا كان عرفان المعلول بسبب العلّة ، ثم: صادر هو دليلاً عليها في نظر العقل المشوب والإدراك الضّعيف، لو سلّم ذلك ولو في موطن العلم الارتسامى، لم يكن الدليل على العلّة بالحقيقة، إلا ذاتها الحقة، لاالمعلول الذي هو شأن من شؤونها. وأيضاً المعلول، لمّا كان طوراً من اطور العلّة وظهوراً من ظهوراتها، فلا يصير دليلا على العلّة من جميع شؤونها وجهاتها. بل لوفرض دلالته فلايمكن أن يصير دليلا على العلّة من جميع شؤونها وجهاتها. بل لوفرض دلالته

عليها، لكان دليلا عليها من الجهةالّتي هي بها علّة له، وهوبها معلول، وقد تقرّر في محلّه أنها عين ذات العلّة والمعلول، وأنّ ذات المعلول نفس الربّط بالعلة، ومعلول أنّ مشاهدة الربّط وملاحظة الوجود الحَرْفي، لايكن إلاّ بشماهدة ذى الربط وملاحظته، فكيف يكن أن يصير المعلول دليلاً على العلّة ومثبتهاً لها.

وأيضاً دلالة المعلول على علّته، متوقّفة على العلم بالعلّية، وأنّه كلّما وجدت العلّة يجب وجود المعلول. فان حصل العلم بوجود المعلول مطلقاً، فإمّا أن يحصل بسببه العلم بوجود علّة ما. والأوّل يحصل بسببه العلم بوجود علّة ما. والأوّل ليس بمكن أصلاً لوكان المشهود المعلول، لا منالجهة الّتي هو بها معلول للعلّة المعيّنة. وإن حصل العلم بعلّة ما، فلم تكنالعلّة المعيّنة معلومة بسبب العلم بالمعلول. وإن حصل العلم بالمعلول، منالجهة الّتي هو بها معلول للعلّة المعينة، فهذا يكن إلاّ بالعلم بالعلّة المعيّنة، لاغير: من جهة أنّ مشاهدة الربط قبل ملاحظة ماهو ربط به محال في شريعة البرهان.

وأمّا ماذكر من حيث المشاهدة والوجدان، ودلالته على صحة ماادّعى من أمّا ماذكر من حيث المشاهدة والوجدان، ودلالته على صحة ماادّعى من أمّا يحصل العلم بها يسبب الإحساس بالمعلول،مثل بالمعلول قبل الإحساس بالعلّة، ثم يحصل العلم بها بسبب الإحساس بالمعلول،مثل أمّه يحسّ بحرارة النّار، ثم يحصل بسببه العلم بوجودالنّار \_ فلادلالة فيما ذكر أصلاً.

۱ - اي: «ان الجهة التي هي بها علة».

<sup>&#</sup>x27; - ای: «الربط».

فإنَ الإحساس بالحرارة الخاصة عين الإحساس بالنّار، لا أنّه حاصل قبله. و أمّا العلم الحصولى الارتسامى بوجودها، من قبّل العلم بالحرارة لو فرض تأخّره عن الإحساس بالحراة فهذا ممالادلالة فيه. لأنّ المعلوم فى العلم الارتسامى ليس وجود العلّة من حيث وجودها الخاص بها، بل من حيث أنّه مصداق لمفهوم الوجود والشّئ مطلقا ونحوهما.

وبالجملة لواريد بالدليليّة الدلليّةالحقيقيّة، فليس على الحق، تعالى منغيره دليل أصلاً: إذ ليس في الدار غيره ديّار. ولو فرض المكنات غيراله، فالمكن الوجود بالذّات ممكن الوجود من جميع الجهات والحيثيّات، الّتي منها الحيثيّة الدليليّة والمرآتية فهو محتاج في دليليّتة إليه، تعالى، فهوالدليل على ذاته، لاماهوفيئ ذاته. ولو اريدبها الدليليّة الاصطلاحيّة والدلالة في العلم الحصولي الارتسامي، فهذا صحيح من وجه، وغير صحيح من جهة أخرى، كما أشرنا اليه، فتدبّر!

قوله، قدّه «كالثّابت العين» الخ١٤/٣.

قد ذكر تعاريف متعددة للوجود والعدم فى الكتب المبسوطة: مثل قولهم الموجود ما يكون فاعلاً أو منفعلاً، أو ينقسم إلى الحادث والقديم، أو ما يكن أن يخبر عنه، أوالتابت العين والمنفى العين. ووجه لزوم الدور في هذه التعاريف، لواريد بها التعريف الحقيقي، أو لزوم التعريف بالأخفى، واضح: من جهة أن الكون والتبوت مراد فان للوجود، وأن الموجود مأخوذ فى التقسيم إلى الفاعل والقابل والقديم والحادث ونحوهما والإمكان سلب الضرورة عن طرفى الوجود والعدم. إلاً

أنّ الدّور فى الأخير مضمر،وفيه غيره مصرّح ،إلّا أن يجعل الوجود الرّابطى أيضاً من أقسام الوجود ، ويجعل لزوم الدّور فيه من جهة أخذ وجود امكانالخبر له. فيكون مصرّحاً فيه أيضاً, ألاّ أنّه لااختصاص له بهذا. بليجرى فىالجميع.

ولكن لودقَّقتالنظر، علمت أنَّ بعض هذهالتِّعاريف مرجعه إلى تعريفالشَّح؛ بنفسه، وتقدَّمه على نفسه، لا إلىالدُّور المستلزم لتوقَّف الشيُّ على نفسه؛ فتدبُّر! وإِنَّمَا لَمْ يَذَكُرُ التَّعْرِيفَالَّذَى ذَكُرُوهُالعَدَمُ، مَعَ أَنَّهُ قَدْ جَعَلَ أُولَى الغرور من المقصد الاوَّل: في الوجود والعدم، إمَّالائه يعرف بالمقايسة إلى تعريف الوجود،وإمّا لأنه من حيث أنّه عدم ونفي صرف، مما لاخبر عنه أصلاً ولاصورة له فيالاذهان، حتَّى يعرف بالتَّعريف الحقيقيُّ أوالإسمى. فلو عرَّف بتعريف أوعبَّر عنه بتعبير، فلذلك منجهةإضافته إلىالوجود، واستمشامه منهذهالحيثيَّة رائحة منالوجود. وبعبارة أخرى،لمّا كان نور الوجود وَسعَ كلَّ شئ حتَّى عدمه و نقيضه. سرت أحكامه فيه أيضاً، فعرف نقيضه ومقابله بمقابل تعريفه، من جهة أنَّ المعرُّفيَّة من جملة أحكامه وأحواله. فبعد بيان تعريفه لايحتاج إلى بيان تعريف مقابله، من جهة أنَّ الاشياء تعرف بمقابلاتها ونقايضها. ومن جهة أنَّ التَّعريف بالحقيقةلما اتسَّعه نورالوجود. وإمَّالأنَّ المعرِّف إنَّما هو مفهومالعدم، وهومنالوجودات أو الموجودات الذهنيَّة. وإمَّا لانَّ المبحوث عنه فيالفلسفةالأولى الوجود، وأمَّا العدم والمعدوم، فالحبث عنه بالعرض: إمّا من جهة أوله إلى البحث عن الوجود، أو من جهة نفعه فيالبحث عنه، فلانظر للفيلسوف إلى العدم بالأصالة. حتَّى يحتاج إلى بيان

جميع ما أدّى إليه نظرالغاغة العامّة منالمسمّين بالمتكلّمين فيهذاالباب وأمثاله.

وفى التمبير بالتّابت العين، دون ثبوت العين إيماء إلى بساطة مفهوم المشتق، واتّحاد الموجود مع الوجود حقيقةً وذاتاً. وأنّه ثبوت و ثابت بذاته، كما أنّه وجود وموجود بذاته، لامن حيث اتّصافه بأمر آخر واحتياجه إلى حيثيّة تقييديّة زائدة، كالمهيّة. فكانً المعبر به حمن استشمّ رائحة التّحقيق ووصل إلى مابلغ إليه نظر الفهلوييّن من الحكماء الشّامخين في أمر الوجود.

إن قلت: بناء على جعل نقيض هذه التّعاريف تعريفاً للعدم، يصير تعريف العدم مالايمكن أن يخبر عنه،مع أنَّ هذاالحكم إخبار عنالعدم بعدم الإخبار،وهل هذا إلاَّ التهافت؟

قلت: هذه و أمثالها من الشّبه نظير شبهة الجهول المطلق، وقدذبّت: باختلاف الحمل، وأنّه مجهول مطلقاً بالحمل الأولى الذّاتى، ومعلوم بوجه مّا بالحمل الشّايع الصّناعى، ومن شرائط التّناقص اتّحاد الحمل. وفى المقام ما هو عدم بالحمل الأولى ممتنع الحبر عنه، ولمّا كان هو بالحمل الشّايع من المفاهيم الموجودة فى الذّهن؛ أخبر عنه بامتناع الحبر. فالمراد أنّ الموجود ممكن الحبر عنه من جميع الجهات و بأى حمل كان، بخلاف العدم، فأنّه ممتنع الحبر عنه من حيث أنّه عدم و نفى صرف، وإن أمكن الحبر عنه من جهة أنّه مهفوم من المفاهيم، واتسعه نور الوجود.

ويمكن أن يكونالتّعبير بالتّابتالعين للإشارة إلى أنّ الوجود ليس

۱۴. - دى: «بالثابت العين». ۱۴.

بقابل لنقيضه ومقابله أصلاً. بخلاف المهيّة، فإنها قابلة للاتصاف بالعدم ، و إذا اتصفت به لايبقى عينها وذاتها أصلاً. أو للإشارة إلى أن اتصاف الوجود بالتّغيّر والتّبدل والتّجدد والحركة، عند غاية نزوله وانبساط نوره، ليس من جهة ذاته وحقيقته، بل من جهة تشابكه بالعدم واتّحاده مع المهيّات وانصباغه بصبغ زجاجات القوابل الامكانيّة، فهو، من حيث أنّه وجود ثالبت العين والذّات، لاتبديل لكلماته أصلاً.

أو إشارة إلى ماأدًى إليه ذوق الموحّدين، من أنّ الوجود والموجود الحقيقيّ منحصر في الواجب، تعالى، والباقى أفياء أسمائه وصفاته وأشعة لمعات ذاته وعكوس سبحات وجهه، ويعبّر عنه بـ «نمود» الوجود. في «اللّذِي في السّماء إلَنهٌ وفي آلاًرْض إلَنهٌ آ» وثابت بذاته وحقيقته في جميع الجالى والحضرات، منزه عين التغير والتبديل والاتصاف بصفات الأكوان والحدثات، بخلاف الحقائق الإمكانية والمهيّات الجوازيّة، فإنها متجدّدة آناً فآناً بمقتضى: «بَل هُر في لَبس مِن خَلْقي جَدِيدٍ " وكل يوم بل آنٍ هو في شأن من الشؤون، التي تبديها ولاتبتديها. أو إشارة إلى أنه ثابت الذات، متبدئة الشنون: «أصّالها ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا

' - بالصل: «لمعاته».

<sup>.</sup> ". الزخرف(۴۳)، ۸۴: «وهو الذي في السماء اله وفي الارض اله وهو الحكيم العليم».

٦٥ ،(٥٠)، ٥٠.

في السَّمَآءِ (» وبالجملة: إرادة كثير من معان العين مناسب للمقام، على ما سنشير إليه في مستأنف الكلام.

والمراد من الامكان فى التمريف المذكور، على ما ذهب إليه كثير من المتكلمين، الامكان الخاص كما هو المستفاد من تقرير هم فى بيان الدور، فان وجود الخبر وعدمه بالنسبة إليه على السواء . ولكن يمكن أن يكون المراد به الإمكان العام، الذى يجتمع مع الوجوب والامتناع الخاص. فأن الوجود، باعتبار غيب هويته الوجوبية الالهية، تمالا خبر له أصلاً، إذا لااسم له و لارسم حتى يمكن أن يخبر عنه. وباعتبار مرتبته الواحدية والالهية وربوبية واجب الخبر عنه «وَإِنُ مِّن شَيْءٍ إِلّا يُسَبِّحُ نَحُمِّدِهِ وَلَلِكِن لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمٌ » عنه «وَإِنُ مِّن شَيْءٍ إلا يُسَبِّحُ نَحَمِّدِهِ وَلَلِكِن لا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمٌ الله ويكن أن يراد بالإمكان ما يعم الجهات النّلث، إذ باعتبار مراتبه النّازلة ودرجاته السّافلة ممكن الخبر عنه بالامكان الخاص، لاله يمكن أن يخبر عنه بأنه شئ وموجود و ثابت ونحو ذلك.

فإن قلت: الخبر بالنّسبة إلى المراتب السّافلة واجب لاممكن، إذكلّ موجود مخبر عنه بائه موجود وشئ. قلت: كونالشئ فى حدّ ذاته قابلاً لان يخبر عنه، وله شأنية الحبر عنه غير ملازم لفعلية الحبر ووجوبه. وبعبارة أخرى: شأنية الحبر من ثابتة له بالوجوب، إلاّ أنّ نفس الحبر ثابت له بالامكان الحاص؛ فتأمّل!

١. الاسداء (١٧)، ٢٤.

فإن قلت: العدمأيضاً ممكن أن يخبر عنه باعتبار مفهومه، بل مطلقاً، ولو بأنه ممتنع ونحو ذلك. قلت: قد مرّ أنّ إمكان الخبر بالنّسبة إليه ليس من حيث أنّه عدم، بل من جهة مفهومه الذّهنيّ ومشموليّته لنور الوجود في موطن التّصور. بالجملة يجب أن يتذكّر ما اسلفناه في ذلك:من اختلاف نّحوى الحمل وغيره، حتى تدفع الشّبهة بحذافيرها.

فإن قلت: ماذكر من التماريف إن كان لحقيقة الوجود في قبال المهفوم، يمكن أن يكون المراد من التابت العين ماأفدته من المعاني، ولكن لوكان لمفهوم الوجود، كما يرشد إليه قوله: «مفهومه من أعرف الاشياء» الخ، لم يكن ما أفدته مناسباً للمقام، كما لايخفى.وأيضاً، مفهوم العدم مشارك مع مفهوم الوجود في إمكان الخبر، فلايخرج من التمريف مفهوم العدم بل يدخل فيه، مع أنَّ المقصود إخراجه عنه. وأيضاً، لايستقيم تعريف العدم بأنّه مالايكن الاخبار عنه.

قلت: التعاريف المذكورة في المقام، بناءً على كونها لفظيّة، لاضير في أن تجعل لحقيقة الوجود أو لمهفومه وعنوانه، إلا أنه يكون على بعض التوجيهات من حيث فنائه في المعنون وحكايته عنه أوسراية حكمه إليه، لامن حيث ذاته. والفرق بينه وبين العدم من جهة أن مفهوم الوجود ممكن الخبر من جهة نفسه ومن جهة معنونه، و هذا بخلاف مفهوم العدم، إذلا يمكن أن يخبر عن معنونه من حيث هو أصلاً.

قوله: «أى مطلب ماالشارحة »الخ ١/۴

أقول:أى الشارحة اللفظية، وكلامه، قدّه، في الحاشية، وإن كان يوهم اتحاد مطلب الما اللفظية معالاسمية، إلا أن مراده، قدّه، ما ذكرناه، لائه قدّه، أجلّ شاناً من أن يخفي عليه الفرق بين الما اللفظية والاسمية. ويكون نظره، قدّه إلى الموارد التي يتحد فيها المطلبان، مثل مالو كان اللفظ في عرف اللغة اوالاصطلاح موضوعاً لما هوماهية النتى وحقيقته واقعاً. فائه في مثله، قبل العلم بوجود ذلك الأمر، لايكون إلا مطلب واحد وهو مطلب الما اللفظية، إذهو بيعنه مطلب الاسمية .ولما كان المقام من هذا القبيل، لم يفرق، قدّه بينهما في المقام. لأن الفرق بين الأمرين، فيما لوكان الموضوع له اللفوى غير ماهية الشئ وحيققته ، لا يكن أن يخفى على ذى مسكة. الموضوع له اللفوى غير ماهية الشئ وحيققته ، لا يكن أن يخفى على ذى مسكة. فإنه لوعرف بما يرادفه لفة كان التعريف لفظياً وإن عرف بجنسه وفصله قبل التصديق بوجوده؛ كان التعريف اسمياً ويصير بعنيه بعدا ثبات الوجود حيققياً، وهذا التصديق الوكن أن يصير حقيقياً أصلاً.

قوله: «الأنّه مبدء أول لكلّ شرح »الخ ۴/۴.

وذلك، لان كل ما هو شارح لشئ يجب أن يكون موجوداً، ولو فىالاذهان حتى يمكن أن يصر شارحاً له، إذالمعدوم مطلقاً ليس بشئ ولاخبر عنه ولا صورة له، من حيث أنه معدوم مطلق حتى يمكن أن يشرح شيئاً آخر. فكل شرح إنما يحصل بالوجود، فهو المبدءالاول لكل شرح. وهذا بخلاف غيره، لان غيره إماالعدم المحض او المهية. والعدم كما عرفت، ليس شىء، حتى يمكن أن يصير شارحاً لشئ. والمهية مع أنها وجود خاص ذهني، لو لم تكن موجودةً اصلاً تكون

كالعدم المحض في عدم إمكان الشارحية. فكل شرح إنما يحتصل بالوجود، فهوالسبب الاول لكل شرح. فلايكن أن يشرح، لان شرحه إمّا بنفسه، فيلزم توقف الشئ على نفسه، وإمّا بغيره، وقد عرفت أن غيره، من حيث أنه غيره لايكن أن يصير شارحاً له، بل هو أن صار شارحاً لشئ أو مشروحاً ، فاتما يصير كذلك بالوجود، فلو صار الوجود مشروحاً به لزم الدّور؛ ولايكن دفع الدّور بتعدد الجهة. اذكل جهة تفرض شارحة للوجود، يجب أن تكون من جهة شارحيتها موجودة، وإلا لم تصلح للشارحية . فلايكن فرض جهة للشارحية، لا لاتوقف من تلك الجهة على الوجود، حتى يدفع الدّور بتعدد الجهة. وأيضاً، لوفرضنا للوجود شارحاً، فيكون مقدماً عليه، فلايكون الوجود مبدء اول لا لكل شئ، بل ما هو شرح له يكون هوالمبدء الاول.

فإن قلت: لمّا تقرر فى محلّه، أنّ للوجود أفراداً متخالفة أو مراتب متعددة. فلا محذور فى أن يصير الشّارح لفرد من الوجود موجوداً بوجود آخر، لايحتاج فى أن يُشرَح بما هوشرح له، وهو أيضاً ينشرح بفرد آخر وهكذا، ولاينتهى إلى فرد لايحتاج إلى شرح. ولو كان هذاتسلسلاً، لكان تسلسلاً فى العلل الاعداديّة، وقد تقرّر فى محلّه عدم امتناع التسلسل فيها.

قلت: أولاً: الكلام ليس في مراتب الوجود و أفراده، بل في نفس الوجود وحقيقته، من حيث هي هي، أو في المفهوم، من حيث حكايته عن الحيققة على

<sup>&#</sup>x27; -بالاصل: «اولا».

مذاق التحقيق. ولاشك أنها لواحتاجت إلى شرح، لكان شارحها غيرنفسها وغير فرد أفرادها، أو غير مرتبة من مراتبها، وإلا لزم تقدّم الشّئ على نفسه، من جهة تقدّمها على فردها ومرتبتها.

وقد عرفت أنَّ غيرها لايكن أن يصير شارحاً لها. لأنَّ شارح الشَّئ يجب أن لايكون مبائناً له، وغيرالوجودغير ملائم ولا مسانخ له، فلايكن أن يصير شارحاً له: فلوكان غيره شارحاً له، فمع أنه مستلزم للدّور وغيره من المحذورات، يلزم انشراح الشَّئ بنقيضه، أو ما هو في قوة نقيضه، وهذامحال ممتنع.

وثانياً لوكان فرد من الوجود محتاجاً إلى الشرح، من حيث أنه وجود، لاحتاج كل وجود إليه. وحينئذ فلو صار فرد منه شرحاً لفرد آخر، فإمّا أن يكون شرحاً له، من حيث أنه موجود، فيلزم الترجيح بالامرجّع، لان نسبة طبيعة الوجود إلى أفرادها و مراتبها واحدة، بل يلزم شارحيّة الشّئ لنفسه. وإمّا أن يكون شرحاً له، من حيث أنه موجود مقيّد ومتعيّن، فيلزم انشراح الشّئ بنقيضه أو ماهو في قوّة نقيضه. لان التّعين اتما يحصل بغير الوجود، لان صرف الموجود لايتّن ولا يتكرّرو كل تعيّن مبائن للتّعين الآخر بالذات. وأيضاً الفرد الشارح إمّا أن لايحتاج إلى الشرح من حيث هو، غير محتاج إلى الشرح. وإمّا أن يحتاج إليه من حيث هو كذلك، فيحتاج إلى شارح أخر فلو انتهى إلى موجود، لايحتاج إلى الشرح من حيث هو موجود، فيكون المطلوب، ولولم ينته إليه يلزم التسلسل.

وقولك هذا تسلسل في العلل الإعدادية، من جهة أنّ الافكار معدات للنتائج، مختلق باطل. لان الكلام في العلل القوامية أوالشارحة، وهي يجب أن تكون متصورة حاصلة معاً في الذّهن، وعند لاتناهيها يلزم التسلسل المعتنع، مع امتناع إحاطة النّفس بالامور الغير المتناهية دفعة ولو لم يلزم الاحاطة الدّفعية والاجتماع في الوجود، فالاحاطة التدريجية أيضا غير حاصلة هيهنا، نظراً إلى حدوث النّفس النّاطقة المبرهن عليه في محلّه؛ فنامّل ال

فان قلت ما المراد منالوجود الّذي لا شرح له؟ فان كانالمراد منه مفهوم الوجود، فلانسلّم أنه مبدء أول لكلّ شرح. لانّ المبدء الأول لكلّ في شرح في باب التّصورات مايكون منتهى كلّ حدّ أو رسم وشرح. ومثل هذاالشئ يجب أن يكون جنس الاجناس أوفصل الفصول او اللّلازم القريب للفص، كالحسّاس، والمتحرّك بالارادة للتفس الحيوانيّة، لواحد منهما، ومفهوم الوجود لاشك أنّه ليس كلذلك باتّفاق جميع الحكماء؛

مع أنه بالمعنى المصدرى من الأمور الاعتبارية التي لايكن أن تصير جنساً أوفصلاً لشئ أصلاً، بل هو زائد في الجيع عند الجميع. وإن كان المراد منه حقيقة الوجود، فهي مما لا يكن حصولها في الذّهن، فضلاً عن أن تكون مبدء أول لكلّ

۱ - اشاره است به اینکه بنابر قدم نفس ممکن است گفته شود: نفس در زمان غیر متناهی آنرا دریافته، یا بنابر حدوث نفس هم بگوئیم: نفس در اثر کمال تمام مقومات را در عقل فعال رؤیست کند، و در آنجا هم چون بوجود جمعی بنیم وجودعقل فعال موجودند. پس احاطه بر امسور غیر متناهیه و تسلسل لازم نمی آید؛ اللهم مگر بر عقیده آنانکه مدرکات آنرا تفصیلی میدانند م. منه.

شرح ذهنَّى وتعريف حقيقيٌّ أواسمي.

قلت: يمكن إرادة الأمرين جميعاً أمّا الأول فلان مفهوم الوجود مساوق مع مفهوم الشئ، والّذى والأمر، ونحوها. ما من تعريف ذهني إلاّ أخذ في مُعرَّفه أنّه شئ، وأو موجود، أو أمر كذا. لائه أعمّ المفهومات التصوريّة، ولو لم يكن بعنوان أنّه جنس، أوفصل لشئ منها، بل من جهة أنّه من لوازم كلّ شئ، وتمّا لابدّ من تصوره في كلّ تصور.

فانقلت: فيلزم على ماذكرت انقلاب جميع الحدود إلى الرّسم، لتركبّها من الخارج والدّاخل، والمركّب من الخارج و الدّاخل خارج. وايضاً لازم الشّئ غير داخل فى مقوّماته فى تصوّره، وإلاّ لزم أن لايكون لازماً بل مقوّماً له، مع أنّ لكلّ شئ لازماً من اللّوازم، فلوكان داخلاً فى تصوّره مع مقوّماته لزم ماقلناه، ولولم يكن داخلاً ممها فيه لم يلزم احتياجه فى تصوره إليه مطلقاً.

قلنا: أولاً: إنما يلزم ماادّعيت من الإنقلاب، لوكان المفهوم العامّ مأخوذاً في الحدود مكان الجنس أوالفصل. أمّا لوكان من المقارنات التّصورية مع أحدهما، فلايلزم ذلك، لأنّ التّعريف في الحقيقة، حينئذ بالجنس والفصل. وثانياً كلامنا في التّعاريف والحدود المنطقيّة، وهي ليست بحدود حقيقة، ولذا قيل أنّ حقائق الاشياء مجهولة لنا، لمكان مجهوليّة فصولها الحقيقيّة. وقد تقرّر في محلّه: أنّ أكثر ما عدّ من الحدود في فنّ الميزان، فيهي من الرّسوم في الحقيقة، وأنّ العرض العامّ لوقيّد بالخاصة لجاز أخذه في التّعريف الرّسمي. مع أنّ جنس الأجناس هو مجموع المفهوم

العام مع القيود المأخوذة فيه، مثل أنّ الجوهر معبّر عندهم: بالمهيّة الّتي شأن وجودها في الخارج أن لايكون في الموضوع، مع أنّ مهفوم المهيّه، كالجودو الشيئيّة، خارج عن ذوات الاشياء فأذا كان مفهوم الشئ والوجود وما يساوقهما مأخوذاً في كلّ شرح، فيكون هو المبدء الأول لكلّ شرح.

ويمكن أو يكون المراد منه الثَّاني، أعنى حقيقة الوجود، وأن يكون المراد بكونها مبدء كلُّ شرح: إمَّا باعتبار أنَّ عنوانها وحكايتها. ألَّتي هي بوجه عينها. مبدء كلُّ شرح في الذُّهن بالوجه الذِّي عرفت. وكذا هي ' أيضاً مبدء كلُّ شرح وظهور واظهار في الخارج، من جهة أنَّهاا الظُّهاهرةبذاتها والمظهرة لغيرها. وإمَّا باعتبار أنَّ الوجود الذَّهنيِّ، الَّذي هو بوجه وجود خارجيٌّ. وهو من مراتبها. مبدء كلُّ شرح ذهني، والوجودالخارجي الَّذي هو مرتبة أخرى منها مبدء كلُّ ظهور خارجيّ. وإمّا أن يكون المراد أنّ الوجود،أي حقيقتة. لمّا كان مبدء كلّ ظهور في الخارج، يجب أن يكون عنوانه وحكايته مبدء كلُّ شرح فيالذَّهن، من جهة أنَّ الظَّاهر عنان البانطن، والمجاز قنطرةالحقيقة؛ فهي أظهر الظُّواهر الوجوديَّة وحكايتها اوَّل الأوائل التَّصورية.أو المراد أنَّها لمَّا كانت مبدءكلِّ ظهور، فيجب أن تكون ظاهرة بذاتها في كلّ موطنّ وإن كان ظهورهافي الذَّهن من جهة حكايتها وعنوانها. فيصير هذالكللام من الشيخ دليلاً على ذهابه إلى أصالة الوجود.

هذا لوأريد بحقيقة في قبال المفوم، الَّتي مرتبة منها. عندالفهلويين واجبة

۱ - اى: «حقيقة الوجود».

ومرتبة منها ممك فإنه لاشك أن كل مافى الخارج والذهن، بل نفس الخارج والذهن، بل نفس الخارج والذهن، من مراتبها وظهوارتها،وكل شرح ينتهى إليها. ولو أريد بها حقيقة الوجود فى مقابل الظل، فكونها مبدء كل شرح أيضا، ظاهر لأن كل تحقق وشرح إنما يتحقق ويتحصل بالانتساب إليها وبالاضافة الاشراقية التورية المتحققه بينهما، فهى الظاهرة فى الذهن والخارج بكل شرح. وكل شرح من مراتب ظهوراتها وشرحها، فإن الحيثيات التعليلية والتقييدية لكل شرح وإظهار تكون منها وبها؛ فتدبر!

فان قلت: لِمَ قَيْد المبدء بالأوّل، مع أنّه لولم بقيّدبه وقيل وهومبدءكلّ شرح، أفاد ما هوالمطلوب من إثبات عدم احتياج إلى شرح، لأنّه على ذاك التّقدير لم يكن مبدء لذلك الشّرح، مع جعله مبدء لكلّ شرح.

قلت: لوقيل هو مبدء لكلّ شرح، لعمّ مالوكان مبدء أولاً له، أو مبدء بعدالمبدء الأوّل. وعلى النّانى يصير مبدء لكلّ شرح بعد المبدء الاوّل، وإن لم يكن مبدء لشرح المبدء الأوّل الّذى هو شرح له مثلاً، أو هو فى عرضه. فيصير قيدالمبدئيّة النّانية قرينة على أنّ المراد هو المبدء لكلّ شرح بعدالمبدء الأوّل، أو لكلّ شرح غير المبدءالأوّل الّذى هوشارح له.مع أنّه يكن أن يكون زيادة هذالقيد لبيان ماهو الواقع، لالدخله فى اثبات ما هوالمطلوب. اويكون فائدة الزّياده أن يصير ما فرعه عليه، بقوله «فلاشرح له»، ظاهراً، غير محتاج إلى البيان؛ فتدبّر!

۱ - ای: «لکل شرح».

قوله: «بل صورته» الخ۴/۴.

للصورة معان: منها مابه الشئ بالفعل، ومنها به يظهر، ومنها الصورة العلمية، ومنهاالتقش والعكس القائم بالمرآة اوالمنتقش في الجدار ونحوه. والمراد بهاهنا هوالمفهوم الذّهني والصورة العلميّة، او ما به يظهر بناء على أن يكون المراد من الوجود حقيقته المينيّة، فيكون المفهوم صورته. وجعلها بمعنى ما به الشّي بالعف، وإن كان ممكناً بأن يراد ما به الشّئ بالفعل ذهناً، أى يحتصل به فعليّته الذّهنيّة وظهوره الذهني، وكذاالرّسم والنقش! وكلّ هيئة وعرض، نظراً إلى أنّ المفهوم الذّهنيّ عكس الوجود الخارجيّ وحكاية عنه عند من اكتحل بصيرته بنورالعرفان، وإلى أنّ الصورة العلميّة مطلقاً من مقولة الكيف عند كثير منهم وهي عرض قائم بالنّفس ـ إلاّ أنّ الأنسب بالمقام هوالمعني الذي ذكرناه.

وقوله: «تقوم بالنّفس» يعمّ القيام الصّدورى. فائدة ذكر هذه الجملة أنّ كون الوجودمبدء لكلّ شرح، وكونه لاشرح له غير ملازم لحصول صورته فىالنّفس من غيره توسط، لاحتمال ان لاتحصل أصلاً. ونفى هذاالاحتمال لايكن إلاّ بائبات انّ لنا معلومات حاصلة فىالنّفس منشرحة، حتى يئتب، بضميمة انّ الوجود مبدء كلّ شرح، انّ صورته حاصلة ايضاً. لمّا كان حصول ذلك مماقضت بهالضرورة الوجدان، لم يحتج فى بيانه الى تجشم دليل وبرهان. فلذلك صرّح بقيام صورته فى النّفس لدفع هذا الاحتمال، واكتفى به عن ذكر دليل و ترتبيب قياس وإقامة برهان.

ويمكن ان يكون ذكره على سبيل التكرار، لجرد الايضاح ولبيان بداهته وكيفية حصوله فى النفس؛ هذا المراد بالوجود فائه على ذاك التقدير يكون المراد بالصورة ماذكرناه ، اى مفهومه الذهني وصورته العلمية. ولكان المراد به مفهومه الحتمل أن يراد بها مذكرناه أيضاً : بارادة الصورة العلمية، لاالمفهوم إذ ليس للمهفوم مفهوم. ويمكن ان يراد على كلا التقديرين ما به يظهر، إذ صورة الشئ مابه يظهر فى الذهن أو فى الخارج، فيكون المعنى، بل ما به يظهر، إذ صورة الشئ مابه يظهر فى الذهن أو فى الخارج، فيكون المعنى، بل ما به يظهر، إذ صورة الشئ مابه يظهر، هو فى الذهن يقوم فى النفس الخ.

وكذا يمكن على التقدير الأول ، أى على ان يكون المراد حقيقته ، إرادة ما به النتى بالفعل من الصورة. وكذا إرادة بعض المعانى ممكنة، مع تكلّف بأن يراد ما تكون به الحقيقة ظاهرة بالعفل فى الذّهن، أى: مفهومه الذي هو بمنزلة نقشه ورسمه فى الذّهن، بان يشبّه المفهوم الذّهنى بالعكس، سيّما بناءً على مذاق القائليلن بأصالة الوجو واعتباريّة المهيّة.

وبالجملة: يمكن أن يكون مراده،قدة ،من هذا الكلام إثبات غناء الوجود، من حيث مفهومه وحقيقته، عنالتّعريف الحقيقي.أمّا مفهومه، فلما تبيّن من كلامه

<sup>&#</sup>x27; - الانسب: «هذا اذاكان المراد بالوجود حقيقته لعينية».

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> -ای: «بالوجود».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> – اي: «بالصورة».

هذا من الله اعم الأشياء؛ وهذا بما يعلم من قوله: «لأنه مبدء كلّ شرح» الخ.وأمّا حقيقته، فلما ظهر من قوله: «بل صورته تقوم فى النّفس» الخ. فيكون قوله: «لأنه» إلى قول: «فلاشرح له»، لبيان الجملة الأولى، وقوله: «بل صورته» الخ. لبيان الجملة التّانية. اذظهر منه أنّه بسيط، لاجزء له ذهناً وخارجاً اصلاً. لأنه لوكان له أجزاء، لكان صورته تقوم فى الفس بتوسط أجزائه، لامن غير توسّط شئ. إلا إنّه لما كان بساطته مبيّنة فى مقامه، أشار إليها فى هذا المقام إجمالاً ولم يذكرها، تفصيلاً ؛ فتدبّر!

وقوله: «فى التفس»من باب المثال،فان صورة الوجود قائمة فى جمع المجالى الادراكيّة الكليّة من غير توسط، إلاّ أنَّ التّفس لمّا كانت أقرب الأشياء إلينا بعدالمبدء فلذلك خصّها بالذّكر.

قوله: « حيث أنَّ الوجود» الخ 8/4.

لما كانت الأجزاء الحديّة منحصرة عند أرباب التّحقيق بالجنس والفصل، وكان وجود الأجزاء الحارجيّة ملازماً لإثبتهما من جهة كونها مأخذاً لهما، فسرّالبساطة بنفى الجنس والفصل. واغا جعلوا الأجزاء الحديّة منحصر فيهما سيّما فى الوجود، لوكان بفرض الحال له أجزاء، لانّ وجود الجنس الذى هو ما به الاشتراك الذّاتي لا يمكن بدون الفصل، فكلّ ماله جنس فله فصل، ووجودالفصل بناء على نفى الفصل الوجوديّ مستلزم لوجودالجنس، فكلّ ما له فصل فله

<sup>· - «</sup>وانما جعلنان البساطة ملازمة لنفي الجزئين» خ ل.

جنس أيضاً. وأمّابناءعلى تحققه (و ثبوته، فوجوده وإن لكن يكن ملازماً لاثبات الجنس، لجواز تركبّ المهيّة من أمرَين متساويين، إلاّ أنّه ملازم مع التركيب الّذى هو منفى فى الوجود، كمالا يخفى. وأمّا الأجزاء المقداريّة وحصولها بالعفل للشّئ فرع التّجزية وهى فرع المادّة: فتدبّر!

والمراد بالبساطة: إمّا البساطة المطلقة ونفى مطلق التركيب، حتّى من المهيّة والوجود: بجمل الجنس والفصل بمعنى ما بهالاشتراك المهبم، وما به الامتياز المعيّن، حتّى يشمل مثل الوجود والمهيّة. وإمّا بعدم احتياجه إلى البيان، من جهة كونه مفروغاً عنه، اذالوجود سنخ غير سنخ المهيّة، فلايكن تركبّه من المهيّة ونفسه . وإنّما قدّم الفصل، للإشارة إلى تقدّمه على الجنس طبعاً؛ فتدبّر!

قوله، قدّه: «لانّ الرسم» الخ٧/۴.

أى الرّسم الاصطلاحى"، وإالاّ فالمعول رسم ناقص للعلّة بوجه، والعلّة بوجه، والعلّة بوجه، والعلّة بوجه، والعلّة بوجه، والعلّة الايجابية، او رسم تامّ وجودى"، كما فى الوسائط الوجوديّة بالنسبيته إلى مادونها.

فإن قلت: فنفى الجنس والفصل غير ملازم لفنى الحدّ، لإمكان التَحديد بالفاعل والفاية، سيّما فى البسائط واحد، سيّما فى الوجود: فإنّ فيه ماهو ولِمَ هو وهل هوواحد؛ ومن هنا قيل ذوات الأسباب لاتعرف إلاّ بأسبابها.

ا اى: «تحقق الفصل».

قلت: الكلام في نفى الأجزاء الحديّة الذّهنيّة، وإلا فلاشبهة في أنّ الوجودات المعلولة تحدّ بعللها الوجوديّة. ويكفى في نفيها إثبات البساطة بنفى المجنس والفصل. وان كان المرادنفى مطلق الاجزاء ومطلق الحدّ، فيكفى فيه ماذكره قدّ، أيضاً. لأنّ العلّة الفاعليّة والغائيّة بمنزلة الفصل، بل هماالفصل الحقيقيّ عندالتّحقيق :من أنّ الحد والبرهان متشاركان في حدودهما وهما متّحدان في البسائط، كما بيّنه المصنّف، قدّه، في المنطق بقوله: «وفي وجودى اتّحد المطالب». وكذا المرادبالرسم الرّسم الاصطلاحي لابالمعنى الأعمّ حتى يمثل الرّسوم الوجوديّة، اذلا ضير في اثباتها للوجود ومراتبه، فتدبّر!

قوله: «الَّتي مقسمها» الخ٧/۴.

لأنَّ مقسمها المقول في جواب ماهو، وهو َ والمهيّة والكلَّى الطَّبيعيَّ بمعنى واحد ذاتاً، وان اختلفتا اعتباراً.

فان قلت: مقس الجنس والتوع هوماذكرت، أمّا مقسمالفصل العرضالعامّ والحناصّ اىّ شئ هو فى ذاته. أوفى عرضه العامّ اوالخاص؟

قلت: المرادبشيئية المهيّة شيئيّة الكلّيّات الطبيعيّة، الّتى كلّها من أقسام المفاهيم المبهمة والكلّى المفهوميّ. فان مقسم الكلّيّات الحنمس المقول في الجواب بمعنى المحمول، ولاشك أنَّ المحموليّة من لوازم الماهيّات الكلّيّة المبهمة، دون الجزئيات

۱ - اي: «نفي الاجزاء».

<sup>&</sup>quot; - اي: «المقول في جواب ماهو».

المسخصة. لأن كل تشخص آب عن الحمل الذى حقيقته الاتحاد مع تشخص آخر، من جهة إباء كل فعلية عن الأخرى. ومايرى من حمل الجزئى، ظاهرا فى قولهم: «هذازيد» ، مأولى الى إرادة «المسمّى بزيد» عند ارباب التحقيق، فيصر من قبيل حمل الكلّى على الجزئى، إذليس فى المقام شخصان، حمل أحد هما على الآخر، كما لا يخفى.

وهذاالكلام منه، قدَّه، إلى قوله: «ولأنَّ المعرَّف» الخ يمكن أن يجعل دليلاً على عدم إمكان أن يعرف حقيقة الوجود ومفهومه ايضاً بالتَّعريف الحقيقي: حيث أنَّ مفهوم الوجود أيضاً بسيط، من جهة مطابقة الحكاية مع المحكَّى وسراية حكمالعنوان الى العنوان، ومنجهة أنه لاأعمّ منه حتّى يتركّب منه ' ومن غيره. وإلاَّ لزوم وجود الكلُّ بدو أجزائه. وكلُّ مايفرض مساوياً له فيالعموم يكون مساوقاً له، فلايكن أن يصير جزء له. ولمكان أعميَّته من كلَّ شيء، لارسم له أيضاً، لأنَّ الرُّسم عِيِّز الشِّيء عمَّا عداده، وكلَّ مافرض مغائراً له مصداق له، لأنه إمّا موجود في الخارج أو فيالذَّهن حتّى الاعتباريّات والمفهومات العدميَّة. والشَّى العامّ المطلق، بإطلاقه وعمومه، ممتاز عنالمقيّدات والخواصّ. من دون حاجتة إلى مميّز رسميّ أصلاً. هذا! لكن ذاك الدليل الّذي ذكره المصنف، قدّه بإفادة بساطة حقيقة الوجود ألصق وأليق. لأنَّ شيئيَّة مفهوم الوجودليست من غير سنخ شيئيَّة الماهية بوجه.

۱ - اى:«من الاعم».

وأمّا التّعريف بالمثل والمشابه، فهوأيضاً منفّى عن حقيقةالوجود، بل عن مفهوم. إذليس له مهيّةنوعيّة، حتّى يتصوّر له مثل، يندرج معه فيها، ولايشابهه شئ، حتّى يعجل معرّفاً له، بلْ «لَيْسَ كَمِثْلِه شَئّ»، وهو بكلّ شئ محيط. ولأنه داخل بوجه في الماهوى، وقدعرفت أنّها ليست من سنخ المهيّة. فقوله: «والوجوه وعوارضه» الخ، دليل على أنّ مراده نفىالتّعريف الحقيّقي بالنسبة إلى حقيقة الوجود؛ فتدبّر!

قوله، قدّه: «ولأنّ المعرّف»الخ ۴/۹.

أى: يجب أن يكون أظهر وأجلى من المعرف فى المعرفة، بالنسبة إلى السائل. وإلاّ لزم إمّا التعريف أو الترجيح بلامرجّح، بل عدم إمكان التعريف لأنّ المساوى مع الشّئ فى المعرفة معلوم من الجهة الّتى يكون ذلك الشّى معلوماً بها، ومجهول من الجهة الّتى الصلاً.

وهذاالدليل يختص بمفهوم الوجود، لو كان المراد بالأظهريّة، الأظهريّة عند الذهن وفي العلم الحصوليّ. لانّ حقيقته في عبر حاصلة في الذّهن أصلاً، إلاّ من جهة حكايتها و عنوانها الذي هومفهوم الوجود و مساوقاته؛ اللّهم، إلاّ ان يراد الأظهريّة، من جهة اظهريّة حكايتهامن كلّ شئ، فيمكن أن يجعل دليلاً على نفى المعرّف عن الحقيقة، بتقريب ان يقال: لو فرض لحقيقة الوجود معرّف ذهنيّ، لوجب

۱ - الشوری(۴۲)، ۱۱.

اى: «حقيقة الوجود».

ان يكون بما هو أظهر من حكايتها و عنوانها فىالدَّهن. مع آنه لا اظهر من حكايتها ذهناً، بل يمكن ان يحصل بغير حكايتها وعناوينها، لان غير عنوانها لا يمكن أن يصير مبيّناً و مُظْهِراً لها فىالاذهان، حتّى يمكن أن تعرف به. ولوجعل دليلاً على نفى المعرّف عن المهفوم، لكان اطبق على المدّعى و لايحتاج إلى ذاك التّقريب.

ولكن ير عليه ان هذا مصادرة على المطلوب الأول: حيث أن النّافي لبداهةالمفهوم لايسلم هذهالقضيَّة. والجواب عنه: أنَّ المصنَّف، حيث اختار أنَّ الحكم ببداهة الوجود بديهيّ أيضاً. يدّعي أنّ هذهالقضية بديهيّة وجدانيّة. لاخفاء فيها أصلاً. و أنَّ من أنكرها يكون منكراً لها باللِّسان، وقبله مطمئنَ بالايمان. ويمكن ان يجعل هذاالكلام دليلاً على نفي المعرِّف عن مفهوم الوجود ذهناً. وعن حقيقته ذهناً و خارجاً: أمّا ذهناً. فبالتّقريب الّذي. ذكرناه. و من جهة أنّ الوجود الذهنَّى والظُّهور الادراكيُّ من مراتب تلك الحقيقة، فهو في الظُّهور متأخَّر عنها. فكيف يمكن ان يكون مظهراً لها؟ وامّا خارجاً. فلأنَّ ظهور كلِّ شيم بها خارجاً وهي أظهر من كلَّ ظاهر فيه، فكيف يتصوَّر احتياجها فيالظُّهور إلى شيم غيرها؟ وبالجملة، لادليل عليها مطلقاً. لانَّ كلَّ دليل يجب ان يكون أظهر من المدلول، ولاأظهر منالوجود، حيث أنه الحقيقة الَّتي بها ينال كلُّ ذي حقيقة حقيقته، فهو اظهر من كلُّ شئ في العلم الحصوليُّ منجهة مفهومه، و في العلمالحضوريُّ من جهة حقيقته. وهذادليل على أصالته فيالتّقر والمنشائيّة للآثار.

قوله، قدّه: «مفهومه» الخ ۱۰/۴.

أى من أعرف الأشياء في العلم الحصولي الارتساميّ. وهذا دليل على ان مراده من الوجود، في قوله: «ولااظهر من الوجود» الخ، مفهوم الوجود، ومن «الظهور» الظهور في الذّهن.

قوله: «وكنهه» الخ١١/۴.

إعلم: ان الوجود يطلق و يرادبه: مفهومهوحكايته الذّهني اى، مايفهم منافظه و يحصل منه فى النفس عند إطلاقه، وهوالوجودية المصدرية. وهو امر اعتباري عندالجميع، بمعنى أنه ليس فى الخارج شئ يصدق عليه الموجودية، بل فيه شئ ينتزع منه العقل الموجودية. وعند اكثر القائلين باعتبارية الوجود أمر الوجود منحصرفيها، ولكن له فرد ذهني، يلاحظ العقل انضمامه إلى المهية فى صدق الموجودية عليها، و ليس له الخارج فرد أصلاً، و منشأ انتزاع هذا المفهوم أيضاً هو المهية المكنة الخارجية المنتسبة إلى الجاعل: بناء على نفى المهية عن الحق، تعالى، أو مطلق المهية العينية التي تكون منشائة لآثار، إمّا بذاتها كماهية الحق، تعالى، عندالقائلين بأنه مهية مجهولة الكنه، او بانتسابها الجاعل كماهية الممكنات؛ وبعض القائلين باعتباريته يجعلونه له فى الخارج فرداً، غير أصيل، بل الممكنات؛ وبعض القائلين باعتباريته يجعلونه له فى الخارج فرداً، غير أصيل، بل

وقد يطلق و يراد به: مايكون في الخارج منشاءً اللآثار و آبياً عن العدم بذاته، ويكون مطابقاً لذلك المفهوم البديهيّ، أي مهفومالوجود، و مصداقاً له خارجاً حقيقة من دون حيثية تقييدية: أعم من أن يكون حيثية تعليلية أم لا. ويكون ذلك المفهوم عنوانه و حكايته، و يعبرون عنه بالحقيقة في قبال المفهوم. وهذا الإطلاق مختص بالقائلين بأصالته: من الذين يجعلون له أفراداً حقيقية، أصيلة في التقرر و منشائية الآثار. وهذه الحقيقة هي التي اختلفوافيها: بأنه هل لها أفراد متبائنة أو مراتب متفاوتة. أوليس لها إلا فرد واحد و مصداق فارد، وليس في الخارج غيرها ديار؟ أوهى مع ظهوراتها وأفيائها؟

وقد يطلق و يراد به: مايكون مصداقاً للمفهوم، مع نفى كافّةالخيئيّات والاعتبارات،ويكون كلّ مافى دار التقرّر والتّحقّق فيئاً وظلاً له،ويكون اتصافه الملوجودية من جهة انتسابه واضافته إليه بالاضافةالإشراقية التّوريّة، و يعبّرون عنه الحقيقة فى قبال الظل. وهذا الاطلاق يكون فى ألسنة القائلين بالتّوحيد الخاصّ، وهو الذي يكون مقتضى ذوق التّألّه، بعد التّوحيد الذي سيشير إليه المصنّف فى محلّه.

و قد يطلق و يراد به : مايكون مصداقاً للمفهوم من دون حيثيّة أصلاً. ولكن مع نفىالفيّر مطلقاً وجعله كَثانية مايراه الأحول. وهذاالإطلاق أكثر دورانه في لسان القائلين بالتوحيد الأخصّ الخواصّي.

وقد يطلق و يراد به : مايكون كذلك، ولكن مع إثبات الغير في عين النَّفي

<sup>·</sup> اى: «اتصاف ما فى دارالتقرر».

أ-اى : «عن ما يكن مصداقاً للمفهوم».

و نفيه في عين الاثبات، لابان يجعل ظلاً له فقط \_ فأن في هذاالنظر التفي يتعلق بغير ما يتعلق به الإثبات، فإن المنفى الشيئية الاصليّة والمثبت الشيئيّة الظلية، و في ذلك الاطلاق المنفى والمثبت ، كلا هما الشئييّة و الظليّة الاصليّة \_ لكن بمعنى التنزّ، عن التّفى والاثبات والتّشبيه والتّنزيه، و عن التّحديد والاطلاق القابل له. وهذاالاطلاق عند صفاء خلاصة خاص الخاصي.

وإقحام قوله: «والّتى ذلك المفهوم البديهى» الخ لإبانة المقصود، بأنّه الحقيقة في مقابل المهفوم، وعدم التباسها بالحقيقة في قبال الظلّ، و سائر إطلاقاتها. أو لدفع توهم أنّ الحقيقة، الّتى حيثيّة ذاتها الإبآء عن العدم و منشأيّةالآثار، عندالقائلين باصالة المهيّة،هي المهيّة.إذالقائلون باصالتها لايجعلونها محكياً عنها بهذا المفهوم، من دون حيثيّة أصلاً، بل مع حيثيّة تقييديّة و تعليليّة. والمراد مايكون عنوانه، من حيثت هوهو، لامع حيثيّة زائدة، لأنه المتبادر من كون الشيئ معنوناً لشئ آخر، كا يؤيّد ذلك قوله: «الّتى حيثيّة ذاتها» الخ. لكن مع هذاالقيد يخرج المهيّة عن كلا التمبيرين، و تنحصر الفائدة فيما ذكر أولاً. ويكن أن يكون للتأكيد، أو للاشارة إلى مايدل على مختاره من أصالة الوجود و اعتبارية المهيّة. لأن ماذكره في المقام من خواص المقيقة لايوجد في المهيّة عند القائلين بأصالتها.

قوله: «في غاية الخفاء»الخ ١٣/٤.

أى بحيث لا يكن أن يتصور و يحصل فى الذهن أصلاً اللّم، إلاّ بتوسط الوجوه والعناوين الحاكية عنها، المطلقة، والوجود العامّ والتوريّة، و العلم، والقدرة، و الحياة

و نحوها: من العوارض الغير المتأخرة في الوجود عنها أ، كما أشار إليه، قدة في الحاشية نظراً الى اتحاد العناوين الذّاتية مع المعنون، وكون وجه الشئ هوالشئ بوجه. ولكن من جهة أنّ الشئ إذا جاوز حدّه انعكس إلى ضدّه، يكون في غاية الظّهور والجلاء في الخارج، بحيثت يكن أن يشاهد كلّ سليم البصر والبصيرة بالمشاهدة الحضورية. فإنه قداستوى مع كلّ شئ وهو بكلّ شئ محيط. إذلو لم يقدر بعض أعين الخفافيش على النظر إلى وجهه الكريم، فذلك ليس إلامن جهة قصور في المدرك وإدراكه، لا في المدرك و ظهوره و إشراقه. اذقد دريت أنّ مرجح بطونه إلاقصور الادراك، و نهاية ظهوره، و عدم اقتدار العيون الضّعيفية عن اجتلاء اعتلاء نوروجهه واكتناه نوره.

وبالجملة الحقيقة مقابل المفهوم من جهة العلم الحصولي ممتنعة الادراك والتصور والحصول في الذّهن. ومن جهةالعلم الحضوريّ رفيعة الدّرجات: فبعض مراتبها وهي التي فوق مالايتناهي شدّة ومدّة وعدّة، ويكون التّعبير عنها المرتبة منجهة التّشبيه و المسامحة، إذهي أصل باقي المراتب وتمامها وبهاتحصّها وقوامها والحقيقة بالمعنى التّانى \_ أي وجود الحقّ وصرف الوجود المتّزه عن كافّة الحدود والقيود، التي ماهي بالمعنى الأول ظلّها و رسمها لايكن أن تكتنه أصلاً. وهو بكنه حقيقته في الغيّب المغرب الأخفى لايناله شئ في الأرض ولا في السّماء،

<sup>&#</sup>x27; - اى: «عن الحياة».

أ- اي: «عن المرتبة التي هي فوق مالايتناهي».

ومن حيث أسمائه و صفاته ظاهر لكلّ شئ بمقدار قابليته واستعداده. لاعلى سبيل الاكتناه. بل ما «مِّن شُمِّيءٍ إلَّا يُسَبِّحُ رَحَمَّدِه، »'.

وبقى المراتب:بعضها. التى هى فى مرتبة الفعل معلوم بالعلم الحضورين لما فوقه ومشهود لما دونه ممن لما قابليّة شهوده و الاستفادة من ترشّحات وجوده ، وبعضها و أىالّتى فى مرتبة الذّات. باق فى خفاء الاستتار وظلمة الاحتجاب من حيث ذاته، وإن كان حاضراً بتوسط الأنوار العلميّة، والصّور التّوريّة الإشراقيّة والإدراكيّة.

قوله: «وبهذاالبّيت جمع بين قول من يقول»الخ ١۴/۴.

إنما لم يعترض لقول من يقول: إنه كسى، لضهور بطلانه: مماأفاده بقوله، «وليس بالحد ولابالرسم». لانحصار الاكتساب في الحد والرسم بالمعنى الأعم بالتفسير الذي مر ذكره، إن كان المراد كسبية حقيقته. وكذا من قوله: «و كنهه في غاية الحفاء »الح، ومن قوله: «من أعرف الأشياء »الح. إذلا أعم ولاأعرف من الوجود.

قوله: «اذلوحصلت في الذهن، فإسّا » الخ ١٤/۴.

أقول: وذلك لائهم عرّفوا الوجود الذّهنى بأنّه مالايترتّب علىالوجود به آثاره المطلوبة منه.

فأن قلت: كلامهم هذا ناظر إلى غيرالوجو، من المهيّات الَّتي يزيد وجودها

۱ -الاسراء(۱۷)،۴۴: «وان من شئ...».

عليها، إذالوجود لايوجد بوجود زائد، حتى يقال أنّه لو وجد بالوجود الذَّهنيّ. لكان كذا.

قلت: أولاً، لافارق بينالوجود وغيره لوصار موجوداً فيالذَهن،من حيث عدم ترتّب الآثار عليه؛ لأنّ مقتضى الوجود الذّهنىّ أن لايترتّب به على الموجود به آثاره، ومقتضى الذّات لايزول إلاّ بزوال الذّات.وثانياً. لو لم يمكن أن يوجدالوجود بوجود زائد، ثبت ماادّعيناه من عدم إمكان حصوله في الذّهن، لما أفاده بقوله: وأيضاً «كلّ مايرتسم بكهنه» الخ.

فأن قلت: الوجودالذّهنيّ نوع منالوجود، ولاضير في معروضيّة أحد أفراد الوجود، أوأنواعه بفرد آخر، أونوع آخر منه، ولايستلزم أن يكون له مهيّة غيرالوجود.

قلنا: لوسلمنا ذلك فى غيرالوجود، فإنّما نسلّم فيما لولم يكن مقتضى أحد التّوعَين مبائناً لمقتضى النّوع الآخر، وإلاّ لزم الجمع بينالمتنافيين. وأيضاً، إنّما يتصور ذلك فيما يمكن أن يعرض لهالوجود، لافيما هونفس الوجود وحقيقته وهى موجودة بنفس ذاته وهويّته، و عين منشأيّة الآثار بانيّيته و شخصيّته، آبيةً عنالعدم بماهيّته بمنى ما بهالشّئ هوهو.

قوله: «فلم يكنحقيقة الوجود»الخ١/٥-٢.

أقول: وذلك، لأنه لو لم يكن عنين منشأيّة الأثار، لصار من سنخ المهيّة الّتي هي من حيث هي ليس إلاّهي، ولم يكن ما بالذّات منشأيّة الآثار. معانحصار

الأمر في ذلك بينه و بينالمهية، الَّتي المفروض فرض اعتباريَّتها.

قوله: «وأيضاً كلّما »الخ7/٥-٣.

إئما قيّد الارتسام بكونه بالكنه، لجواز حصول حقيقة الوجود فىالذّهن. باعتبار حكايتها الذّهنيّة الّتي هي مفهومالوجود، لابكنه حقيقته.

قوله: «يجب أن يكون مهيّته»الخ٣/٥.

وذلك، لما تقرّر: من أنَّ حقائق الأشياء وماهيّاتها محفوظة فىالذَّهن أنّها تحصل بماهيّاتها فيه.

قوله: «والوجود الامهيّة له»الخ4/5.

وذلك لأنه سخ غير سنخ المهيّة، و مفهوم الوجود ليس مهيّة له، بل من عوارضه المنتزعة من مقام ذاته.

قوله:«و مهيّته الّتي»۴/۵.

اي ما به الشيئ هوهو.

قوله: «ولا وجود زائد عليها»الخ٥/٥

لان الكلام في حقيقه الوجود، الى هى محيطة بكل الوجودات و عين جميعها، وهى مابالذّات الموجوديّة. ولايمكن أن تصير معروضة لفنسها ولالمرتبة منها، كما مر آنفا. فلايقال: لم لايجوز ان تصير مرتبة من الوجود معروضة لمرتبة أخرى منه، كمالا يخفر ؟

## فىأصالة الوجود

قوله قدّه: «فيأصالة الجود»٧/٥.

لًا كانت هذه المسألة بمزلةالبحث عن الهليّات البسيطة، والبحث عن العوارض بمنزلة الهليّة المركّبة للوجود، وكانت البسيط مقدّمة لتحقيق سائر المسائل على مذاق المصنّف، قدّم قدّمها عليها. والفرق بين هذه المسألة ومسألة الأصالة في الجعوليّة من وجوه:

منها أنَّ هذه المسألة أعمَّ مأخذاً وأوسم شمولاً من تلك،

ومنها تفرّع تلك المسألة عليها.

ومنها اختلاف الملاك<sup>ا</sup>فيما،

ومنها عدم الاستغناء عن إحديهما بالاخرى. إذ يمكن القول بأصالة المهيّة في التقرّر مع القول بمجموليّة الاتصاف، كما نقل عن فرقة، أو كما ذهب إليه القائلون يثبوت المعدومات وأزليّتها من جهة أنّ المهيّات المعدومة أزليّة، والأزليّة تنافى المقدوريّة، فيكون الجمعول عندهم الاتصاف دون المهيّة، معذه ابهم إلى

<sup>&#</sup>x27; - بالاصل: «المدك».

اعتبارية الوجود. ويمكن أيضاً أن يذهبواإلى مجمولية الوجود، ويقولوا بأصلتهما جمعاً، كما احتمله بعض: أمّا المهيّة فلأنها عندهم أزليّة غير مقدورة، وأمّا الوجود فلأن النّافين للحال منهم، إن قالوا باعتباريّة الاتّصاف، فلابدّ لهم من أن يقولوا بمجموليّة الوجود، وإن كان هذا القول من سخائف الأقوال،كذا قيل، فتدبّر! أوبعكس هذا من القول بأصالة الوجود في التّقرر، مع القول بمجموليّة الاتّصاف، كما نقل عن شرذمة من المشّائين، أو المهيّة بناء على أن يحمل عبارة صاحب الشّوارق عليه، وهي ماأفاده لدفع حسباان ازليّة الماهيّات واستغنائها عن الجعل.

ومها أنَّ أصالة الوجود فى التَقرَّر تتمشّى فىالواجب والممكن، بناءً على جعل الواجب ذامهيّة، وإن كان مخالفاً للبرهان، وكذا أصالة المهيّة فيه ، بخلاف الأصالة فىالمجعوليّة.

قوله: «كلّ ممكن زوج تركيبيّ»الخ٨/٥.

التقييد بالمكن لإخراج الواجب، تعالى، فإنه مهيّته إنيّته. ويمكن أن يخرج منه القول القادسة، والتّقوس الجرّدة، من جهة أريّتها، لوجعل المراد منه الممكن الّذى ظهر فيه حكم الإمكان و الفقر والفقدان خارجاً. إذ إمكانها ليس بحسب نفس الأمر، من جهة أنّها مندكة الانيّات في وجودالحق، لانفسيّة لها خارجاً، وجهة إمكانها مستورة تحت سطوع نورالوجوب المطلق والقيّومالحق، و نقصاناتها

۱ - أي: «في التقرر».

أى: «العقول القادسة».

العقلية منجبرة بكمالالله، تعالى شأنه.

والمزدوجيّة لمّا كانت على صنوف مختلفة وأقسام شتّى، قيّدها بالتّبركييّ لإخراج باقى الأقسام، فإن جميعها وإن اختصّ بالممكن، إلاّ أنّ المقصود بالذّكرهنا هذا القسم منها، مع أنّه مبدء جميع الإزدواجات.

والمهيّة لها إطلاقات: من القول في جواب الماالحقيقيّة، ومطلق المفاهيم الطّبيعي ومطلق المفاهيم الدَّهنيّة؛ ومطلق المفاهيم الدَّهنيّة؛ ومطلق المفاهيم الدَّهنيّة؛ ومابه الشّئ هوهو، وما يحكى عن الحدّ العقلّى، دون المخارجيّ النّفس الأمرى، وهي مشتقّة عن المقول في جواب ماهو بالإطلاق الأوّل؛ وقد تطلق على ما يعمّ الحقيقة الموجودة والمهيّات المعدومة، وهي بهذا الاطلاق أعمّ من الحقيقة والمقول في جواب ما الحقيقيّة، لاختصاصها بالموجودات الحارجيّة، لعدم إطلاق الحقيقة والذّات على المعدوم الخارجي، إلانادراً، كما قيل.

والوجود أيضاً له إطلاقات: منها الموجودية المصدرية؛ ومنها مايتحقق بهالتئ في نفس الأمر و يتذوّت به؛ ومنها الحقيقة في قبال المفهوم، وهي في قبال الظّل، أو في قبال ثانية مايراه الأحول؛ ومنها الوجود الواجي؛ ومنها مطلق الوجود الأعمّ من الذّهني والخارجيّ؛ ومنا المراتب الخارجيّة، أو الأفراد التفس الأمريّة للحقيقة بالمعنى الأوّل؛ ومنها الحصص الذّهنيّة لمفهوم الوجود الحقّ والمطلق والمقيّد إلى غير ذلك مما أشير إلى بعضها سابقاً.

والمراد هنا من المهيَّة، كماصرَّح به المقول في جواب ماهو، والكلِّي الطَّبيعيُّ.

ومن الوجود مقابل المفهوم، والموجوديّة المصدريّة، لأنّةا اعتباريّة عند الجميع ولم يقل أحد بأصالتها.

وقد يورد على مايذكر هنا، بأنه مخالف لما قرّر عند الحكماء الإشراقيّين، من أنَّ النّفس ومافوقها إنّيّات صرفة و وجودات محضة، واختاره المصنّف وفاقاً لصدر المتألّهين، قدّهما.

ويجاب عنه بوجوه : منها أنَّ هذه القاعدة للمشّائين، والقاعدة التَّانية ممااستَقر عليها عقيدة الاشراقيّين، فلاتهافت فيالبين.

ومنا أنَّ للتفوس والعقول القادسة نسبتين نسبة إلى مافوقها، وهى من هذه النسبة مشوبة بالمهيّة الحاكية عنفقدها لكمالات ماهو فوقها وأشدَّ منها وجوداً بالضرورة، و نسبة إلى ماهو دونها، وهى هذه النسبة عارية عن المهيّة، إذليس لها جهة فقدانيّة بالنسبة إليه أصلاً.

ومنا أنها من جهةفناءها فىالله، تعالى، و بقائها به و هيمانها فى جلاله و جماله ليست مزدوج الذّات معالمهيّة، بل هى بلاماهيّةالحق، ومن جهة ملاحظتها من حيث ذاتها، مع قطزع النّظر عن تلك الجهة لها ميّة ووجود. إذليس ذلك الحيمان والفناء المحض بكماله حاصلاً لساير الموجودات السّافلة، وإن كانت الوجودات طراً وكلاً من صقعالله و ربطاً صرفاً به وفقراً محضاً ساذجاً إليه، اختص الوجودات طراً وكلاً من صقعالله و ربطاً صرفاً به وفقراً محضاً ساذجاً إليه، اختص

وذلك يجيئ في العلل الطولية، وهي منحصرة في العقول والنفوس الطولية، اذفيما دونها انقطع سلسلة العلية الواقعية، بل هي معدات. منه قده.

نفى المهيّة بها؛ وإلاّ يمكن أن يقال بسريان هذاالحكم في جميع الموجودات منحيث أنها وجودات.

ومنها أنّ المراد بالممكن ماكان جهة السّوائية والامكان فيه ظاهرة، ويكون في الواقع ونفس الأمر. والتّفوس والعقول لمّاكانت من صقعالله وليست ممّا سوى الله على ماذهب إليه صدرالمتألّهين، فليس لها إمكان في نفس الأمر، بل إمكاناتها ذهنيّ عقليّ ، وفقرها وقصانها منجبر بكمال بارتها و مبدعها على ماذهب إليه، قدّس سرّه، بخلاف باقي الموجودات، فتدبّر!

ومنها أنَّ المراد بالمهيَّة مايحكى عن الفقد النَّفس الأمرى، و قد عرفت أنَّ فقداناتها ذهنيَّة صرفة و عقليَّة محضهة.

و منها أنَّ المراد بالمهيَّة مايحكى عن مطلق الحدَّ، وماذكر فىالقاعده، من أنّها إتيّات صرفة، المراد منه تجرّدها عنالمادَّة والمدَّة، لا المهيَّة بالمعنى الأعمِّ.

ومنا أنّ الصرّف قد يطلق و يراد منه الصرّف المطلق, بحيث ماهو أتم ولا أشد منه في وجدان كمال الحقيقة، بحيث يكون كلّ ما يتصور فرداً لحقيقة الوجوديّة أومرتبة لها، يكون دونه في الشدة منغمراً و منطمساً تحت سطوع نوره؛ وهذا المعنى منحصر في الواحب، تعالى، بالنسبة إلى حقيقة الوجود. وقد يراد منه الصرّف بالاضافة وبالنسبة، أى لايكون مشوباً بغير الحقيقة وإن كان دون المرتبة التى فوق مالايتناهى، بما لايتناهى شدة و مدّة و عدّة؛ ولا يفرق عن الصرّف بالمعنى الأول إلا بالشدة والضّعف. والمراد من كون النّفوس والعقول إليّات صرفة بالمهنى الأول إلا بالشدة والضّعف. والمراد من كون النّفوس والعقول إليّات صرفة

هذاالمعني، لاالمعني الأوّل.

ومنها أنَّ المراد بهذه القاعدة الممكن في قباله الواجب، ونفى مطلق المهيّة عن الواجب، تعالى، ومن القاعدة الاشراقيّة الصّرافة الوجوديّة في المرتبة الظّلية، والوجود المطلق، أوالمراد أنّها اتيّات صرفة ولوبالعرض أيْ بعرض الواجب. والمراد من القاعدة المشّائيّة الازدواج الذّاتيّ والتّركيب الأولىّ.

ومنا أنّ المراد من النفس في القاعدة الثانية الكلمة القدسيّة الالهيّة، ونفس الانسان الكامل المحمدي، صلى الله عليه، والمراد ممّا فوقها المرتبة الأحديّة الذّاتية. والمقصود من كونها إئيّة صرفة عدم نقصانها في مقام المظهريّة الأسمائيّة. والخلافة الالهيّة. بحكم برهان التمّائع، و أنّها نفس الفيض المقدّسص والأمر الواجبيّ، لالمأمور بالأمر ولاتعيّن طارٍ عليه. وكذا في باقى العقول والنّفوس الكلّية، الّتي هي أرواح الكمّلين، من لأنبياء والأولياء.

ومنها أنّ المراد من الممكن الممكن الامكان الذاتي، وهو وصف المهيّة الموجودة، لا الإمكان الفقريّ الذي هو وصف الوجودات، فيصير معنى القاعدة المشائية كلّ أن لها جزئين. وهذا ليس من قبيل توضيح الواضح، بل من قبيل أن يقال: كلْ حدّ تامّ مركّب من الجنس والفصل، والجنس مابه الاشتراك والفصل مابه الامتياز. فيكون ذكر الجزئين توطئة لبيان أحكام كلّ واحد منها، وليس مقصوداً بالأصالة، حتى يصير من قبيل توضيح الواضح. وبناء على هذا يخرج منها العقول والتفوس، بناءً على كونها إنيّات صرفة ووجودات محضة. إذلا يصدق عليها أنها

ممكن بالامكان الذَّاتي، بل بالامكان الفقرى.

ومنها أنّ الوجود يتكثّر في مراتبه الغير المشوبة بالأعدام والتقائص الحنارجيّة، ولاالمتلوّئة بألوان زجاجات الموادّ، الغير المتشابكة بالظلمات بالشدة والضّعف والكمال والنّقس، اللازمة للمعلوليّة وتضاعف جهاتها. و في مراتبه النّازلة يتكثّر. نوع تكثّر بتكثّر القوابل والموادّ، ويتلوّن بألوان زجاجات الماهيّات. والمراد كمّا في القاعده الأولى مطلق الماهيّة، و في النّانية الحاكيّة أعن التّكثّر المادّى المنبعث عن القوابل.

ومنا أنّ المراد من كونها إليّات صرفة أنها أظلال بحقة للحقّ، ووجهة الأتمّ الأكرم، بمعنى إنهماك جهة ماهيّاتها فى الحقّ، وخلوصها عنغيره، تعالى. فلا منافاة بينأن يكون لها المهيّة بالذّات، وزوالها أوزوال حكمها عنها من جهة فنائها فيه، تعالى. ولامنافاة أيضاً، مع هذاالقول والذّهاب إلى اعتباريةالوجود، لأنّ المراد منالمهيّة المنفيّة ما يحكى عن شوبها بغيرالنّور، بقرينة قوله: «وأنوار محضة»، لامطلق المهيّة، ولو مثل مفهوم الظّاهر بذاته والمظهر لغيره، لوجعل كالمهيّة لمطرق الأنوار أو نحوها، من المهيّات الحاكيّة عن رتبة ذواتها وحقائقها.

ومنا أنَّ المراد بالإمكان الامكان الوقوعيّ، والقعول ليست كذلك، لعدم إمكان طريان العدم عليها واقعاً أي: مايكن طريانالوجود والعدم عليه واقعاً؛

۱ - ای: «الماهیهٔ الحاکیه».

وهي ﴿ والنَّفوس ليست كذلك.

قوله: «لزم أن يكون كلّ شئ»الخ١٠/٥.

إن قلت: ما أفاده، قدّه بإطلاقه غير صحيح، إذلا يلزم على هذا القول كون الواجب شيئين، لأنَّ القائل بهذا القول من معاصريه، قدّه، كما نقله في الحاشية، ينفى المهيّة عن الواجب، تعالى.

قلت: أوَّلاً يمكن أن يكون المرا تخصيص ما أفاده بالممكن، أي: كلُّ شمع منالأشياء الممكنة، بقرينة قوله: «كلّ ممكن زوج تركيبيّ». وثانياً لوجعل كلّ واحد منهما أصلاً في التّقرّر، مع عدمالقول بتركّب الواجب، تعالى، من المهيّة والوجود يلزم إمّا القول بتعدّد الواجب، تعالى وأن يكون أحد الواجبين مهيّة صرفة، بلاوجود يلزم إمّا القول بتعدّد الواجب، تعالى، وأن يكون أحد الواجبين مهيّة صرفة ،بلاوجود و مبدء للماهيّات، والآخر وجوداً صرفاً، مبدءً للوجودات. وهذ مع امتناعه و بطلانه مستلزم للقول بالمقالة الفاسدة الَّتي للنُّنوية. منالقول باليزدان والاهرمن النُّور والظُّلمة، والقائل بهذالقول برئ عنه جدًّا. وإمَّا القول يجعل الوجود أو المهيَّة غير مجعول أصلاً وغنيًّا عنالسَّبب، بناءً على جعل الواجل أحد هما غير مركّب عنهما. وإما بجعل مفيد الشّيء و معطيه فاقدأ له، لوجعل الواجب مهيَّة صرفة مفيدةً للوجود والمهيَّة. لكن لو جعله وجوداً صرفاً. مفيداً للمهيَّة والوجود، لايلزم هذه المفسدة. بأن يتوهِّم أنَّه ليستالمهيَّة. بناءً علىهذا

<sup>&#</sup>x27; - أي: «العقول».

الاحتمال، اعتباريَّة حتى تكون معجولة بالعرض ويكن أن يكون جاعلها فاقداً لها، وذلك منجهة أنَّ إعطاء المهيَّة غير ملازم لوجدانها مطلقاً، كذا قيل، فتأمَّل. بل يلزم صدور الكثرة عن الواحد الحقيقيّ، مع أنَّ صدور الظَّلمة البحتة عن التور الطَّلمة البحيّة. الصرف غير معقول، فيلزم التَّركيب في الواجب، تعالى، المبدء للمهيّة.

إن قلت: لزوم كون كلّ شئ من الأشياء الممكنة شيئين لازم على جميع الأقوال لأنّ كلّ ممكن زوج تركيبيّ، ومعلوم أنّ شيئيّة المهيّة غير شيئيّة الوجود.

قلت: أولاً بناءً على أصالة واحد منهما يكونالآخر فيئاً بالنسبة إلى ماهو الأصل لاشيئاً في حياله. وثانياً لو عمنا الشيئية فبالتقييد بالمتبائنين يندفع الإشكال. إذ على تقدير أصالة واحد منها يكون ماليس بأصيل منهما تابعاً للآخر، حاكياً عنه، لامبائناً مطلقاً معه وفي عرضه، وإلا لايمكن أن يتعبه في المجمولية. وبيان اللزوم على هذا واضع، لائه لوكان كل واحد منهما أصلاً في التقرر، لما كان واحد منهما تابعاً للآخر، فيئاً له، فيكون مبائناً معه تحققاً وشيئية، ومغائراً معه في الخارج، فيكون مائناً معه في الخارج، فيكونا اثنين في الخارج، وهذا بخلاف مالوكان الأصل أحدهما. إذا لآخر يكون حينئذ تابعاً له، و متحداً معه في الخارج، وإن غايره في الذهن. فتدبّر، تعرف!

قوله: «ولزمالتركيب في الصادر الأول »الخ ١١/٥.

بيان اللّزوم: أنّه على تقدير أصالة كلّ واحد منها، يكون الصّادر الأول. الّذي هوالعقل الأوّل عندهم، مركّباً من أمرين متبائنين، أحدهما وجوده و الآخره

مهيَّته، والمفروض عدم تبعيَّة أحدهما للآخر فيالجعل والصَّدور عنالواجب، تعالى، وعدم اعتباريّة واحد من الامرين. حتّى يكون التّركيب اعتباريّاً. وتكون التكثرة حاصلة في ظرف تكثير الواحد. لاتوحيد الكثير و تكون الأثنينيّة عقليّة لاخارجيّة. بل يكونان متّحديّن في الخارج. أحدهما فان في الآخر، ويكون الصّادر من المبدء أحدهما. فلايلزم صدروالكثير عنالواحد الحقيقي، بل المفروض كون كلِّ واحد منها أصلاً في التّقرّر، غير تابع للآخر فيالجعل، مبائناً معه فيالخارج، فيلزم: صدور الكتير عن الواحد الحقيقي، لوجعلالواجب. تعالى، وجوداً صرفاً، غير متكثّر أصلاً. \_ وانسلاب السّنخيّة بين العلّة والمعلول، من جهة صدور المهيّة. \_ و أن لايصيرالعقل الأوَّل، ولاغيره منالعقول، متعيِّناً. لأن يكون الصَّادر الاوَّل أصلاً إذالمفروض صدور كلُّ واحد منالمهيَّة والوجود فيمرتبة صدرو الأخر و في عرضه، لافي طوله. لأنَّ المبائنة الصّرفة بينهما. علىهذاالتّقدير وعدم تبعيّة واحد منهما للآخر فيالصَّدور، تمنع عن أن يجعل واحد منهما في طول الآخر و صادراً بعده، إَكَّا أَن يَقَالَ أَنَّ الوجود لكونه نوراً أُولَى بالصَّدور أُوَّلاً منالمهيَّة، ولولم تصدر هي بسببه. ولكن هذا على تقدير تسلُّمه، على ذاكالتَّقدير، لايجعل الوجود الصّادر الأوّل بالمعني المرادللحكماء ، أغني، بمعنى تقدّمه، الطُّولي، ووساطته الصدوريّ بالنسبتة إلى سائر الموجودات.

وبالجملة: الّذي دعا الحكماء وأعاظم الفلاسفة إلى القول بصدور العقل عن الواجب، تعالى في الرّتبة الأولى الصّدوريّة بساطتة وعدم تركّبة الحارجيّ من أمرين، وعدم ملازمة صدوره لصدور الكثرة عن الواجب، تعالى. ومع هذه المقالة الفاسدة لا يكن القول ببساطته بذلك المعنى أصلاً، لأنّ التركيب بين المهيّة والوجود انضماميّ على ذلك التقدير، لااتحاديّ، كما بناءً على القول الآخر، من أصالة واحد منهما، أمّا بناءً على القول باعتباريّة واحد من الأمرين يكون التركيب بينهما اتحاديّاً، ويكون الجعول بالذّات و مبدء الأثر واحداً منهما، ويكون الآخر تابعاً له في الصدور ومجعولاً بعرضه و تبعه.

فان قلت: لم لم يجعل المصنّف المحذور تركّب الواجب، تعالى، مع أنّه على تقدير تركّب الصّادر الأوّل يلزم تركّب الواجب ايضاً، بل أشدّ انواع التركيب وأقسامه واهوالتّركيب منالتور والظّلمة فيه، تعالى؟

قلت: لزوم التركيب فيه، تعالى، على ذاك التقدير مبنى على عدم جواز صدور الكثير عن الواحد. وأمّا بناء على جوازه، وعدم تسليم القاعده المعروفة: من «أنّ الواحد لايصدر عنه إلّا الواحد»، كما هو مذاق كثير من المتكلّمين، و بعض الحدثين من الحكماء، فلايلزم على تقدير إنكار القاعدة منه محذور إلاّ أنّه مستلزم لانسلاب السنخية بين العلّةو المعلوم، من جهة صدور المهيّة، و من جهة تركيب المعلول بالتركّب من الوجود والمهيّة وجودٌ آخر، كما في مذاق من يجعل للمجموع المركّب من الوجود والمهيّة وجودٌ آخر، كما في مذاق من يجعل للمجموع وجوداً آخر، يازم أن يكون كلّ شئ حتّى الصّادر الأول أموراً غير متناهية وأشياء متبائنة، فيلزم صدور الكثرات الغير المتناهية في الرّتبة الأولى عن الواحد

البسيط المبسوط، بل التسلسل الممتنع. وأيضاً هذاالقول مستلزم لتركيب الصّادر الأوّل أوّلاً، مع تسليم القاعدة المذكورة، ثم يتبعه تركّب الواجب، تعالى، لأنّ القائل بهذه المقالة الفاسدة يجعل المكنات مركّبة من أصلين. لاالواجب، تعالى ، فتدبّر!

فالتَركيب في قوله: «التَركيب الحقيقيّ»، في قبال الاعتباريّ بمعنىالذهنيّ، الله التي المسكر، أو في قبال الاتحاديّ بمعنى كون كلّ واحد منهما موجودا متحصّلاً مبائناً للآخر، لا التركيب الاتحادى الواقع بين اللا متحصّل مع المتحصّل، فالمقصود منه حينئذٍ الانضمامّي.

قوله: «ولزم أن لايكون الوجود نفس تحقّق المهيّة »الخ١١/٥–١٢.

اى: لايكونالوجود مابه يتذوّت و يتحقّق المهيّة، بفنائها فيه، بناءً على القول بأصالة الوجود، لاأمر منضّما إليها في الخارج. أو لايكون نفس تحقّقها الفانى فيها، ومتّحداً معها خارجاً كاتّحاد اللامتحصل مع الحصل. وبالجملة: المراد من هذاأن الوجود، على كلا القولين، من أصالته، أو أصالة المهيّة، ليس أمراً مغائراً معها في الخارج، منضّما إليها فيه، لأنّ الوجود على ذلك التقدير كون نفسه لاكون المهيّة، بل هما متّحقان بتحقيق واحد خارجاً؛ إلاّ أنّ الوجود، بناءً على أصالته، نفس تحققق المهيّة، وكونها بمعنى كونه، نفس الجهة التورانية والمذوّتة لها، والحققة إيّاها. وبناء على أصالتها هو نفس تحققها وكونها الاعتباريّ المنتزع عنها من جهة انتسابها إلى الجاعل. فالمراد من هذا الكلام نفى كون الوجود أمراً مغائراً مع المهيّة ومضماً إليها في الخارج، لا أنه نفس كونها الاعتباريّ، كما يعبّرون عنه ومضماً إليها في الخارج، لا أنه نفس كونها الاعتباريّ، كما يعبّرون عنه

أصحاب القول باعبتاريّته، فتدبّر!

قوله، قدّه: «وغير ذلك من التّولى الفاسدة » الح ١٢/٥.

أفاذ في الحاشئية: «من عدم تحقّق الحمل» الخ. أقول: مراده من هذا الحمل الحمل الشَّايع الصَّناعي، الَّذي ملاك الاتَّحاد فيالوجود، مع المغائرة فيالمفهوم. لاالحمل الأولىُّ الذَّاتيُّ ملاكه الاتَّحاد فيالمفهوم. مع نوع منالمفائرة الاعتباريَّة: أمَّا عدم تحقّقالحمل، لأنه على هذاالتّقدير لايتحقّق الحمل الشائع، لا بين المهيّة مع وجودها \_ إذلايكونالوجود حينذ كون المهيَّة، بل كون نفسه، لانَّ المفروض تباينها في الخارج والتركيبالانضمامي بينهما مناط الفرق، ومؤكد لعدمالحمل الّذي هوالملاك، بل كلِّ الملاك فيه هو الاتَّحادـ ولابينها وبين سائر الماهيَّات، التَّى ليس الوجود وجوداً لها بالحمل الشايع، إذالمفروض عدماتحادها معالوجود خارجاً،فكيف يتحقّق الحمل الّذي ملاكه الاتّحاد بينهما. بل يمكن أن يقال بعد تحقّق الحمل مطلقاً، وذلك لأنّ المهيّة على هذاالقول مبائنة مع الوجود خارجاً. ولايمكن أن يصير أحد المتبائنين وجوداً للآخر، ولاملاكاً لموجوديَّتة، فتكون هي من حيث مبائنتها معالوجود غيره موجودة. وإذالم تكن بموجودة مطلقاً. لاذهنأ ولاخارجاً. لم يجز الحمل حتّى بينها وبين نفسها كما تقرّر في محلَّه: من أنَّ سلبالشيئ عننفسه، في حال عدمه، جائز من جهة السَّالبة بانتفاء الموضوع، لعدم تحقّق أركان الحمل حينئذ.

ومن المحذورات انسلاب السنّخية بين العلّة والمعلول؛ ولزوم التسلسل؛

والتريكب في الواجب عن أصلين مستقلًن، وعدم تماميّة أدلّة التوحيد، لأنّ مبنى دفع شبة ابن كمونة على عدم جواز انتزاع المفهوم الواحد عن الأمور المتخالفة بما هى متخالفة، مع أنّه، على تجويز أصالة الأمرين جميعاً، ينتزع الشيئيّة من الوجود والمهيّة، مع عدم وقوع وحدة بينهما، وكذلك الجعوليّة والمعلوليّة والمخلوقيّة ونحوها، فتأمّل! مع أنّه قد عرفت: أنّ تما يلزم على هذا التقدير انتفاء الحمل الذي هو مبنى ظهور الكثرة، وتجويز البينونة العزليّة بين كلّ شئ، فكيف تجويز انتزاع المفهوم الواحد من المتبائنات بما هي متبائنات، فندبّر!

قوله: «بل اختلفوا على قولَين»الخ١٢/٥-١٣.

أقول: الأقوال في المقام وإن كثرت و تعدّدت وبلغت إلى الثّمانية بلالعشرة. فإنَّ القائلين باعبارريّةالوجود: منهم من نفى الفرد عنه مطلقاً، حتّى الفرد الذّهني وجعل ملاك الموجوديّة بالاتّحاد مع منهوم الوجود.

ومنهم من أثبت له حصصاً ذهنيّة اعتباريّة منتزعة عن الماهيّات، في رتبة انتسابها إلى الجاعل، وقال لافرد له سوى الحصص، وليس الخارج لاظرفاً لوجود مناشى انتزاعها، ولا لأنفسها.

ومنهم من جعل الوجود واحداً. والموجود متعدداً.

ومنهم من أثبت له أفراداً ذهنيّة متنزعةً عنها كذلك، بأن يكون الخارج ظرفاً لنفس منشاء انتزاع تلك الأفراد.

ومنهم من جعل له أفراداً عنيّة، لكن منهمكة فيالمهيّه فيالحنارج. القائلين

بأصالته: منهم من جعل له أفراداً متبائنة بالحقيقة فيالخارج.

ومنهم من جعل له مراتب متفاوتة بالشَّدة والضَّعف، والكمال والنَّقص.

ومنهم من لم يثبت له مراتب متفاوتة بما ذكر أصلاً. بل جعل مرتبة منه أصلاً والباقى ظُلاً وعكساً وطوراً له.

ومنهم من جعل الكثرة فيهكتانية مايراه الأحول، وجعله منحصراً فىالواجب.

ومنهم من أثبت التشكيك في ظهوراته، لافي ذاته، إلى غير ذلك من الأقوال. ولكن جميع هذه الأقوال والاختلافات مرجعها إلى القولين، اللّذين ذكرهما، قدّه، إلاّ أنّ القول بوجود الأفراد العينيّة المنهمكة له في الحارج، عدّه بعض المحققين من القول بأصالة الوجود، واعتباريّة المهيّة، ولكنّه لا يلائم ماذكره، قدّه ، في المقام كما هوظاهر.

قوله: «والمهيّة اعتباريّة» الخ١٣/٥.

أى: لسى لها أصل ثابت فى سماء الأعيان، وأرض الحقايق، بل «إِنْ هِيَ إِلَّا أَسْمَآءٌ سَمَّيْتُمُوهَآ أَنتُمْ » الآية. وليس لها تَحَققُ مع قطعالنظر عن الوجود، وإن كانت موجودة بوجودها بالعرض، لا أنها غيرموجودة أصلاً، كما هو أحدالأقوال فى الكلّى الطبيعي.

<sup>· -</sup> النجم(٥٣)، ٢٣.

قوله: «ومفهوم حاک عنه»الخ۱۴/۵.

أى: مفهوم ذهنيّ. وفي هذا التعبير إيماء إلىالدّليل على اعتباريّتها.

قوله: «متحدبه»الخ١٤/٥.

اعلم: أنَّ الاتَّحاد في تخومالتصوّر على أقسام.

منها اتّحاد الشّيئين المتحصّلين. والفعليّتيّن المتباينين. الّذي يعبّر عنه باتّحاد الاتنّين. وهو ممتنع باتفاق جميع البارعين في فنّ الحكمة.

ومنها اتّحاد الــُلا متحصّل مع الـَلامتحصّل، مثل مفهوم مع مفهوم آخر مبائن معه، وهذاأيضاً ممتنع. ومنها اتّحاد الـَلا متحصل فىالمتحصّل مثل اتّحاد المفاهيم المتعدّدة فىالموجوديّة بوجود واحد.

ومنها ائحاد الله متحصّل مع الله متحصّل، بسببلا متحصّل آخر، وهو عال أيضاً ومنها ائتحاد الله متحصّل مع المتحصّل في اللهمتحصّل، وهو أيضاً باطل.

ومنها اتّحاد المتحصّل مع اللّلا متحصّل، أوبالعكس، بحيث يكون ملاك الاتّحاداللّلا متحصّل،وهذا محال ممتنع، مثل باقى الأقسام.

ومنها اتّحاد الـــّلا متحصّل مع المتحصّل، بنفس المتحصّل، وهذامتصوّر واقع، واتّحاد المهيّة معالوجود من هذاالقبيل.

قوله: «المحقّقين من المشّائين» الخ١٤/٥.

أقول وجمع من تابعيهم. ويظهر من صاحب الأسفار، قدَّه أنَّ شيخ اتَّباع

المشرقيّين أيضاً قاتل بهذا القول، إلا أنه في مقام المعارضة مع المشائين، انتصر هذا المذهب، لإبانة بطلان مبنى مذهبهم ولكن شاع هذا القول بين المتأخّرين: من قبيل المحقق الداماد، وسيّد المدقّقين، والمحقّق الدّواني، وغياث الحكماء أكثر المتكلمين بل قاطبتهم، على ما ادّعاه بعضهم.

قوله: «مثل أنّ الوجود لوكان حاصلا» الخ ٢/۶.

أقول في تقرير الإشكال: إذلا معنى للحصول في الإعيان، بأن يكون الخارج ظرفاً لوجودالشّئ، إلاّ وجوده بنفسه فيه.

قوله:«فله أيضاً وجود»٣/۶.

أى: وجود زائد على ذاته، كما هوالمتفاهم من لفظ الموجود عندهم.

قوله: «ولوجوده وجود» ۳/۶.

أى: وجود زائد، لمكان اشتراك وجودالوجود مع طبيعة الوجود في الحقيقة، المقتضية للوجود الأصيل، على ما هو المفروض من جهةكون الفرد على وزان الطبيعة، وأنَّ حكم الامثال فيما يجوز وفيما لا يجوز واحد. وهكذا إلى مالانهاية له.

قوله: «إلى غيرالنّهاية »الخ ۴/۶.

أقول: المحذور فيه من وجوه.

الأول أن يكون كلَّ موجود موجوداً بوجودات غير متناهية، على خلافالضُّرورة والوجدان.

والثّانى أنَّ هذاتسلسل مشتمل على شرائط البطلاقن،من الترتب الطّبعى والاجتماع فى الوجود.أمّا الترتب فلأنَّ وجود الوجو متقدّم على الوجود بالطّبع، وكذا إلى مالانهاية له. وأمّآ الاجتماع فلأنَّ تقدّم وجود الوجود على الوجود بالزّمان غير معقول، وإلاّ لما وجد الوجود به، وكان وجوداً لفنسه، أو لشئ آخر، دون الوجود، هذاخلف.

والتَّالث أنَّ جميع هذهالوجودات الغير متناهية في حكمالوجود الواحد، في الاحتياج إلى الوجود الزائد، فيجب أن لا يوجد، دونه، فننقل الكلام إلى وجودالمجموع، حتى يلزم وجود سلاسل غير متناهية. ومع ذلك، لو لم ينته إلى وجود، يكون موجوداً بنفسه ذاته، لم يوجد أصلاً. ولزوم تلكالسّلاسل ليس منهاب لزوم أن يكون للمجموع الاعتباريّ وجود غير وجود الآحاد، فلايحتاج إلى وجود آخر زائداً كان أو عيناً. بل من جهة أنَّ المفروض أنَّ طبيعة الوجود لاتوجدٌ إلا بوجود زائد، ومجموع هذه الوجودات في حكم وجود واحد. فيأنَّه مالم يوجود وجود قبله، أو يفرض لهالعقل وجوداً آخر لم يصر موجوداً. وهذا من قبيل ماذكروه في البرهان الأسدّ والأخصر، من أنّ جميعالمكنات فيحكم ممكن واحد. وذلك لحصول الملاك، الَّذي ذكروه في البرهان المذكور في هذا المقام أيضاً. لأنَّ أنَّ جميع هذه الوجودات ليس ما بالَّذات للموجوديَّة، بل يكون موجوديَّته بالعرض، فبدون وضع مابالذَّات لايمكن وضع مابالعرض، ولوكان أموراً غير متناهية، كما لايخفي. فيكون جميع هذه الأمور الغير المتناهية فيحكم ما بالعرض

الواحد، فى الاحتياج إلى ما بالذّات. ولذلك وضع رئيس اتباع المشرقيّين، فى هذاالباب، قاعدةكليّية إشراقيّة، وهى: «أنّ كلّ مايلزم من وجودة تكرّر نوعه، فاحكم باعتباريّته، مثل الوَحدة والكثرة والوجوب ونحوها.

والرّابع أنّ هذا مستلزم لسلب الشّئ عن نفسه، لائه لو كان الوجود موجوداً بوجود زائد، لم يكن بدون وضع وجوده بموجود، فلم يكن نفسه نفسه؛ وهذا ماقلناه من الملازمة، فتأمّل! وأيضاً يلزم أن يصير المتناهى غير متناه، والمخلوط صرفاً. او الصّرف مخلوطاً. كما قيل، فتدبّر!

والخامس أنه لوكان للوجود وجود زائد، فإمّا أن يكونالنّاني عينالأول، أوغيره. فعلى الأول يلزم تقدّم الشئ على نفسه، وعلىالنّاني يلزم الترجيح بلامرجّح وأن يوجد الشئ مرّتين،من جهة أنّ وزان الوجود وزان وجوده، فيوجد مرّدةً بنفسه، ومرة بوجوده، وأيضاً الكلام في طبيعةالوجود من حيث هي هي، وأنها غير موجودة بوجود زائد، لأنها لو وجدت بوجود آخر، للزم تكرّر صرفالشئ، أو تقدّمالشئ على ما يتقدّم عليه. لأنّةا إمّا أن توجد بوجود مطلق، أو بوجود معين فعلى الاول يلزو الأول، وعلى النّاني يلزمالنّاني. بلالأمر في الوجود أفحش. لوكان موجوداً بوجود زائد،منالوحدة والكثرة والوجوب والإمكان واللّزوم ونحوها، لائه يلزم على تقدير احتياجه إلى وجود زائد أن لايوجد شئ أصلاً، كما يخفى، بخلاف غيره منالأمور المذكورة، فتدبّرا

قوله، قدّه «وهو مزيف» الخ۴/۶.

قد جعل، قدّه. ماهو مناط الشبهة، بعينه، مناط الدّفع، لأنّ المحال لم يزلم من وجود الوجود مطلقاً، بل من وجوده بوجود زائد. لما لم يقم دليل على أنّ كلّ موجود موجود بوجود زائد، بل قامالدليل علىخلافه، من جهة استلزامه للمحذورات المذكورة، فيجب أن يجعل الموجود موجوداً بوجود هو نفسه. وأيضاً لما كان هوما بالذّات للموجوديّة، فيجب أن لايحتاج في موجوديّته إلى وجود زائد، وإلاّ لزم خلاف الفرض، أو ماذكرنا من المحذورات، فتدبّر!

قوله: «فلايذهب الامر إلى غير النّهاية»الخ٥/۶.

أمًا في الخارج، فظاهر. لأن الوجود يوجد بنفس ذاته، وقائم بذاته خارجاً، لا بالمهيّة، بل هي قائمة به وفانية وفيه، فيكون وجوداً وموجوداً، بنفس ذاته، كما ورث عن البارعين ،في الحكمة اليمانيّة، من أن اللون لوكان قائماً بذاته، و كذا اطّعم والحرارة والبرودة و نحوها قائمة بذواتها، لكانت لوناً و طمعاً وحرارة و برودة لذاتها، وهكذا ويؤيّد ماأفاده ماورث أيضاً، من بساطة مدلول المشتق، واتّحاد العرض والعرضي آلاباعتبار.

وأمّا فىالذّن. فلأنّ القوة المدركة وإنْ كانت تفرض للوجود وجوداً آخر من جهة أنّ مايحصل فيهامن الوجد ليس حقيقة و ذاته، بل مفهوم اعتبارى متخذ منه حاك عنه متّحد به، إلا أنّه ينقطع بانقطاع الاعبار، من جهة عدم اقتدار الذّهن على اختراع أمور غير مناهية دفعةً، وحصول الكلال له فىالتّصور التّدريجي، من جهة احتياجه فى الفعل إلى المادّة.

فإن قلت: حصول الكلال مسلّم فى القوى الجسمانيّة، إمّا للقوى العاقلة الّتي هي من عالم الأمر وأمر ربّها، فلا.

قلنا: لما كان أغلب ادراكاتها بتوسط القواى الفرقانية، منالوهم وغيره، فيحصل لهالكلال والانبتات في الفعل، بعرض كلال تلك الآلات. ومعرض فرض عدم حصول الكلال، فحيث أنَّ أزىمنة ادراكات النفس، في هذه التشأة متناهيه، فلا يمكن حصول الادراكات الغير المتناهية لها في الزَّمان المنتاهي، لأنَّ الكلام في ادراكاتها بالنَّسبة إلى الزَّمان الحال والمستقبل، لافي الزَّمان الماضي حتى يتصور عدم تناهيها بناءً على قدّمها كما لا يخنى.

قوله: «حتى قال الحكماء مسألة أنّ الوجود خير، بديهيّة »الخ٧/۶-٨.

أقول: قد نبّهوا عليها بأمور وجدانيّة واستقراءات نفسانيّة، من قبيل رجوع الشرّ، في كلّ ما يعدّ شرّاً، من قبيل القتل والاحراق و تفرّق الائتصال وإفساد البرودةللتّمار ونحوها، إلى الاعدام، لاإلى الوجودات، من حيث هي وجودات، إلا بعرض الاعدام. ولكنّ الفاضل العّلامة الشّيرازي، كما مرّ في قسم الحكمة قد برهن عليها، في شرحه لكتاب حكمة الإشراق، بقوله: لأنه لوكان الوجود من حيث هو وجود شرّاً، فإمّا أن يكن شراً لنفسه، أو لفيره. وعلى النّاني فإمّا أن يكن شراً لنفسه، أو لفيره. وعلى النّاني فإمّا أن يكون من جهة أنه موجب لوجود غيره، أولكماله، أو لعدم واحد منهما، أو لايكون موجباً لواحد منها.

والأوَّل باطل بالضَّرورة، لائه لوكان الشَّئ شَرًّا لنفسه، لما وجد أصلاً. وعلى

التّانى والنّالث، لما اتّصف بالشرّية، بالنّسبة إليه، أصلاً .وعلى الرّابع والخامس. كان الشرّ بالحقيقة عدم وجود الشّئ، أو عدم كماله، لا الوجود منحيث هو وجود، وصار الوجود متّصفاً وبه بالعرض. وعلى السّادس والسّابع، لم يكن شرّاً أصلاً. كما لايخفى.

فان قلت: لانسلّم أن لا خير في المفهوم الاعتباري. فإنّه لوكان من جهة أنّ الامر الاعتباريّ غير مؤثّر أصلاً، لما استحقّ الأمورالعدميّة للتأثير أصلاً، حتى في الشريّة. ولوكان من جهة عدم استحقاقه للتأثير في الخيريّة، فهو مسلّم في الأمور الاعتباريّة المحضة، الّتي لا منشأ انتزاع لها أصلاً. وأمّا ماله منشأ انتزاع، سيّما في الوجود، الذي ينتزع من الماهيّات من رتبة انتسابها إلى الجاعل، فإنّ الموثّر في الحقيقة في الخيريّة هوالمهيّة المنتسبة إلى فيض الجاعلى الخير المُطلق، لا الوجود المنتزع منها من جهة كونه أمراً اعتباريّاً محضاً.

قلت: أمّا تأثير الامور العدميّة في الشّريّة، فلا محذور فيه أصلاً، لانَ مرجع العليّة فيها إلى عدمالتَأثير، ولأنّ الشّرّ في الحقيقة عدم، وتأثير الاعتباريّات في العدميّات فيها إلى عدمالتَأثير، ولأنّ الشّرّ في الحقيقة عدم، وتأثير الاعتباريّات في العدميّات مما لا استبعاد فيه. وأمّا تأثيرها في الحقيّر، بل كونها خيراً محضاً، فهذا ممّا لايرضى به ذو مُسكة أصلاً. قولك: أنّ المؤثّر هي المهيّة بالحقيقة، وأنّ المهيّة مؤثّرة في الحيريّة من جهة كونها موجودة، لا أنّ المؤثّرهوالموجوديّة الاعتباريّة، شطط منالكلام، لأنّ الأراء قد تطابقت على أنّ المهيّة، من حيث، ليست إلاهي.

والانتساب إلى الجاعل، لوكان المراد منه الانتساب الاعتبارى المقولى، فحاله معلوم، لان ضم العدم إلى العدم لا يصير مناط الخيرية. وإن كان المراد به الانتساب الإشراقي التورى، فهو ليس إلا ما يعنى من لفظ الوجود في المهيّات الموجودة، وهو ليس أمراً اعتباريّاً. فرجع الامر، بالأخرة، إلى أنّ مبدء الحيرات ليس أمراً اعتباريّاً. بل هو من سنخ التور والظهور، فتدبّر تعرف!

قوله: «والفرق بين نحوى الكون» الح ٩/۶.

اقول: أكثرهذهالوجوده مما أفاده صدر المتألهين، قدّه، في رسائله، سيّما رسالة المسماة «بالمشاعر». وبيانه، طبق ما أفاده: أنّه قد تقرّر عندهم، و تحقّق من أنّ الأدلّة القائمة على إثبات الوجود الذّهنيّ، أنّ الأشياء بحقائقها موجودة في الأذهان، لابأشباحها و عكوسها،كما هو مذهب شردْمَة من الحكماء، وأنّ حقائقها محفوظة في كلا الوجودين. وحقيقةالاشياء، بناء على مذهب القائلين باعتباريّة الوجود، ليست إلاالماهيّات الموجودة، مع أنّ تلك الماهيّا، إذا وجدت بالوجود الذّهنيّ لاتترتب عليها الآثار المطلوبة منها، و في الوجود الذّهنيّ لاتترتب عليها الآثار المطلوبة في الاذهان.

وإذا ثبت هذه المقدّمات فنقول:لوكان الاصل فى التّقرّر والمنشأيّة للآثار هى المهيّة دون الوجود والمفروض أنّ المهيّة الموجودة فى الدّهن هى عيّن الموجودة فى الخارج، من حيث الذّات والحقيقة، وليس المتبدّل إلا نحو الوجود الاعتبارى، الذّى هو فى الوحدة والكثرة وجميع الآثار الوجوديّة تابع للمهيّة ـ فيجب أن

لايتفاوت حال المهيّة في الوجودَين، في ترتب الآثار و عدمه، لأنَّ مابالذَات لايزول إلا بزوال الذَات. مع أنَّه ليس الأمر كذلك، فيجب أن يكون الوجود هو الأصل. فهذا دليل على أنَّ الآثار الخيريّة طُرَّاً وكَلاً ممّا تترتب على الوجودبذاته، وأنَّه الأصل في التَمَرّر و منشأيّة الآثار و مركز رحاها وقطب دائرتها، حتى يصير تبدّله \_ منشألتبدّل الآثار واختلافها.

فان قلت: المهيّة، وإن كانت محفوظة في كلا الوجودين، إلا أنّها في الخارج بالجمل البسيط مجعولة و مفاضة بإفاضة الواجب القيّوم، تعالى، فتكون مُنشِأةً للآثار بخلافها في الذّهن. فإنّها، فيه غير مجمولة بالجهل المستقلّ، الذّى يمرّ عليها بالذّات بل هي مجعولة بعني جعل النفس، وموجودة بعين وجودها. ولوسلّم أنّها مجمولة بجمل على حدة، فلاشك أنّ جاعلها القريب هي النّفس. وهي ضعيفة في الوجود، فكذا في الايجاد والإفادة. ومن هذه الجهة لايترتب على مجمولاً ما يترتب على المحقول ما يترتب على المحق، تعالى، من الآثار المطلوبة المرغوبة. وبعبارة اخرى: ليس الأثار للمهيّة من حيث هي هي. حتى يقال: أنّها محفوظة في الأذهان، اخرى: ليس الأثار للمهيّة من حيث هي هي. حتى يقال: أنّها محفوظة في الأذهان، فيجب أن تكون مبدء الآثار فيها، بل الآثار لها من حيث كونها مجمولة بالجمل فيجب أن تكون مبدء الآثار فيها، بل الآثار لها من حيث كونها مجمولة بالجمل

قلت: ماذكرته وأفدته مع أنه مخالف لما تطابقت عليه ألسنة الحكماء وكلماتهم، من تسميتهم الوجود الخارجيّ بالوجود الاصيل، والذّهنيّ بالغير الاصيل، وتعبيرهم عنالأوّل بأنه وجود، بترتّب به على الماهيّات آثارها. وعن التّانى بأنّه وجود، لا يترتّب به عليها آثارها مستلزم لمطلوبنا؛ لائك لما اعرفت بأنّها، منحيث هي هي، ليست إلا هي، ولاتكون مبدء للآثار، فهي الرّتبة، التي سَميّتها بالانتساب إمّا أن ينضاف إليه من الجائل شيء أولا ينضاف إليها منه شيء. وعلى الأول، فإمّا أن يكون المنضاف إليها أمراً اعتباريّاً، مثل المهيّة من حيث هي، أو يكون أمراً متحصّلاً و منشاء للآثار بذاته. فعلى الأول، فعطوم: أنّه لايتفاوت حال المهيّة بانضيافه إليها أصلاً. وعلى النّاني، فيئب مارمناه و قصدناه. لان السّنخ ما المغائر للمهيّة والعدم الذي يكون منشاء للآثار بذاته و مُصيّراً للمهيّة كذلك، ليس إلا ما نعني بالوجود، ونقول بأصالته. وماقلت: منحيث اختلاف الجعل والجاعل في الامرين، مّما لا تأثير له في منشأيّة الآثار أصلاً لو لم يتفاوت به حال الجعول، و ماينضاف إلى المهيّة في الحالتين، كما هو واضح، لا يخفى على ذي مُسْكة و شعور أصلاً.

فإذا عرفت هذا، فلنرجع إلى الشرح، فنقول: قوله: «فى الوجود الخارجى» إلى قوله «يخلافه» الخ، إشارة إلى ما بيّناه فى المقدّمة الاولى. والدّليل عليه الوجدان وتطابق الانظار، فإنّ من المعلوم والمشاهد أنّ النّار محرقة فى الخارج، دون الذّهن، وهكذا، حتّى صار ذلك سبباً لإنكار الوجود الذّهني، أو للحكم بوجود الاشياء بأشباحها فى الذّهن.

وقوله: «وهي محفوظة» الخ، إشارة إلى المقدّمة الثّانية. والدّليل عليها

<sup>&#</sup>x27; - أي: «السنخ الذي».

أدلّةالوجود الذّهني، فإنّها على تقدير تماميّتها تدلّ على وجود الاشياء بحقائقها فىالذّهن، لا بأشباحها.

وقوله: «لم يكن فرق بين الذّهنى والخارجى» الخ، إشارة إلى المقدّمة الثّالثة. والدّليل عليها ما أشرنا إليه من عدم جواز تخلّف الأثر عن مؤثّر التّام، وأنّ مابالذّات لا يزول إلّا بزوال الذّات. ولو قيل: أنّ الآثار ليست للما هيّات بالذّات، بل من حيث الوجود الخارجيّ، أومن حيث الانتساب، فهو اعتراف بالمطلوب، كما بيّناه وفصّلنا غاية البيان والتّفصيل.

وقوله: «لم يكن فرق» الخ إشارة إلى المقدّمةالرّابعة. والدّليل عليها أيضاً الوجدان الاتّفاق، فتدبّر!

قوله: «في العليّة»الخ١٤/۶.

أى: فى كون الشّئ علّة، و لمّا كانت العلّية قد تطلق على العلّية المفهوميّة الاعتباريّة، و قد تطلق على العلّية الحقيقيّة أى كون الذّات بحيث ينشاء منه المعلول، وهى بالمعنى التّانى عين ذات العلّة السّابقة على ذات المعلول، و بالمعنى الاوّل متأخرة عن العلة والمعلول، فسرها. قدّه، بما أفاده فى الكتاب، حتّى لا يتوهّم أنّ فى العلّية الاضافيّة لايلزم سبق العلّة على المعلول، بل سبق كلّ واحد منها على العلّية، مع أنّ هذاليس بمراد هنا.

قوله، قدّه: «يجب تقدّم العلّه على المعلول» الخ ١٤/۶.

أقول: مراده، قدّه،من العلّة هنا أعمّ منالعلّة الّتامّة والنّاقصة ،والعلّة

الخارجة والدّاخلة، إلاّ أنّ في تقدّم العلّة علىالمعلول، وكذا الدّاخلة عليه. شبهة ذكروها حلّها في محلّها، و سنذكرها مع حلّها بوجه أوفى في محلّه، انشاء الله تعالى.

مراده من التقدّم ماهو الأعمّ من التقدم بالطّبع، أو بالعليّة، المعبّر عن المشتر بينهما بالتقدّم بالذّات. وهو أحد الاقسام الثمانية للتقدّم: من التقدم الزّمانيّ وبالطّبع، وبالعلّية، بالشّرف، و بالرّتبة، وبالتّجوهر، وبالحقيقة، وبالحقّ والملاك في هذا التقدّم مطلق الوجود، أو وجوبه.

وفي تخصيصه، قدَّه، أجزاء البرهان بالسَّبق بالذَّات، من جهة أنَّ ماسوى ذينك التَّدم من أقسامه الخمسةالمشهورة عندهم لا يقتضى التُشكيك فيالمهيَّة، المقولة على السَّابق والَّلاحق. أمَّا في الزَّمان و الفضيلة، فظاهر. فإنَّ أفراد الانسان المقول على أفراده بالتساوى عندهم، بعضها مقدّم على بعض بالزّمان وبالشّرف. وكذا ربّ النّوع الانسانيّ، والشّمس، بالنّسبة إلى سائر أرباب الانواع، مقدّم بالشَّرف، مع أنَّ ذلك لايقتضي أن يكون حمل ماهيَّة العقل عليها بالتَّشكيك. وأمَّا التَّقدُّم بالرَّتبة والتَّجوهر، فهما أيضاً. من حيث أنَّهما كذلك، لايقتضيان الحمل التشكيكيّ عندهم. فأنَّ الجسم المطلق مقدّم على الجسم النّامي، وكذا الجمسم النَّامي على الحَيُوان بالرَّتبة العقليَّة، والحَيُوان والنَّاطق على الانسان بالتَّجوهر، مع أنَّ ذلك لايقتضى التَشكيك في الجوهر، المقول عليهما. بذكل صرَّح صدرالمتألُّهين، في كتابه الكبير فيالفصل الّذي عقده لضابة الاختلاف التشكيكيّ. وأمّا السّبق بالحقيقة والحقّ، فهما وإن اقتضياء ذلك، إلا أنّهما غير معروفين عند القائلين

بأصالة المهيّة، وكثير من القائلين بأصالة الوجود أيضاً. بل قيل: أنّ ذلك من مصلطلحات صدرالمتالّهين، قدّه ولذلك قيّد السّبق بالعلّيّة،مع أنّه كا أظهر أفراد ما يقضى التّشكيك،كما يخفى.

ثُمَّ أَنَّ وجودب تقدّم العلّة على المعلول أى التقدّم بالذّات، الاعمّ منالطبّع والعليّة، كما عرفت \_ ظاهر، فإنّه لولا ذلك، وكان العلّة مع المعلول بالذّات، لزم الترجيح بلامرجّح فى جعل أحدهما علّة، دون الآخر؛ مع أنّه لايتصور عليّة أحد الشّيئين، اللّذين لا تقدّم لاحد هما على الآخر، كما لا يخفى.

قوله: «ولا يجوز التّشكيك في المهيّة »الخ ١٤/۶.

أى: عندالمشّائين منالحكماء. وبيان ذلك: أنَّ الرّواقين منالحكماء اختلفوا معالمشّائين في مسائل كثيرة:

منها جواز التشكيك في الذّوات والذّاتي، بالنّسبة إلى مصاديقهما، فجوّزه الرواقيون و منعه المشّائون.

ومنها أنَّ مراتب الشّديد والضّعيف أنواع متخالفة عندالمشّائين و متّفقةنوعاً عندالإشراقيين.

واستدلَّ المشائون على عدم جواز التشكيك في المهيَّة؛ بأنَّ ما به التفاوت بين أفراد المهيَّة الذَّاتيَّة، إمَّا أن يكون معتبراً في صدق المهيّة، أو لا يكون معتبراً في فيه. فعلى الاوّل لايكون الفرد الفاقد له فرداً لها، وعلى الثّاني يكون الاختلاف في الأمر الخارج عن المهيّة، لافيها.

وأجاب عنه الرواقيون: أولاً بالتقض بالعارض. وثانياً بالحلّ، يجعل ما به التفاوت معتبراً في كمال الطّبيعة، في الحقيقة، مبنّى على اختلاف الأول. والاشراقيّون و إن ذهبوا إلى أصالة المهيّة، إلاّ أنهم جوزوا التشكيك في المهيّة، فهذاالبرهان لا يجدى في إلزامهم بأصالة الوجود، إلاّ أنّ جمعاً غفيراً من القائلين بأصالة المهيّة من المتكلّمين و متاخرى الحكماء ،من تبّعة المشّائين منهم، كالحقق الدّامات، والسيّد الصّدر الشّيرازيّ، ومعاصره الدّواني، وولده غياث الحكماء، قدّس أسرارهم، ذهبوا إلى نفى التشكيك في المهيّة ، مع عدم ذهابهم إلى أصالة الوجود.

قوله: «فاذاكانتا من نوع واحد»الخ١٤/۶–١٧.

التخصيص بالاتحاد التوعى والجنسى من جهة أنه مع الاختلاف التوعى، أو الجنسى لايلزم التشكيك، لجواز أن يكون ما به الاختلف فيهما الفصول، لاالطبيعة المشتركة بينالتُوعَين، و عندالاختلاف الجنسى، مثل عليّة الجوهرللعرض مثلاً فعد لزوم التشكيك أظهر.

قوله: «أوجنس واحد»الخ١٧/۶.

أى: لوكان الاختلاف بسبب الطّبيعة المشتركة، لابسبب الغصول الذّاتيّة، كما لايخفر.

> قوله: «كما فى علّية نار لنار» الخ١٧/۶. مثال لعلّية فرد من أفراد النّوع الواحد لفرد آخر منه.

قوله: «في علّية الهيولي والصّورة للجسم»الخ١٧/۶.

مثال للوحدة الجنسيّة. وقيل ! وفي هذا المثال نظر. الأنَّ عليّة الهيولى والصّورة للجسم ليست في الوجود، بل هما من العلل القواميّة للجسم. وقد غرفت أنّ مثل ذلك لايقتضى الاختلاف التشكيبكيّ. نعم عليّة الصّورة، من جهة أنّها شريكة للعلّة الفاعليّة للهيولي، من هذ القبيل، وكذا الهيولي بالنّسبة إلى كونها علّة تشخص الصورة، فتأمّل! لكن هذا لايراد غير وارد، لأنّ الهيولي والصورة من الأجزاء الخارجيّة للجسم، عند القائلين بتركّب الجسم من الاجزاء الخارجيّة. والنّفون للتشكيك في الماهيّة لا يجوز ونه في تلك الاجزاء أيضاً، بناءً على التركيب الانضمامي.

وقوله: «العقل الأول »الخ ١٧/۶.

هذاالمثال، بناء على كون العقول متحدة بالتوع، من قبيل الأول، وبناء على كونها مختلفة كذلك وكون الجوهر جنساً لها، يكون من قبيل الثاني. وعلى تقدير خروجها من كافّة المقولات، وكون الجوهر عرضيًا لها، أو كونها وجودات صرفة و أنوار محضة، فلايكون ممّا نحن فيه. ويكون ذكره على مذاق القوم، أى: فلاسفة المشاء، القائلين بتركبها من الماهيّة والوجود مطلقاً، لا الإشراقيّين، القائلين بكونها أنواراً محضة، فإنهم يجوزون التشكيك في الذّاتي مطلقاً.

<sup>· -</sup> القائل الاقامير، منه ره.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - أى: «بالنوع».

وإنّما أتى بهذا المثال، مع استغنائه عنه بالمثالَين، للإشارة إلى جريان ما أفاده فى العلل الجسمانيّة والجرّدة، أو الاتيال بمثال يمكن جعله مثالاً لكل واحد من القسمين باعتبارَين. ويمكن أن يذبّ النّظر، الّذى ذكرناه بوجه آخر: بأنّ مراده من عليّة الهيولى والصّورة للجسم، كونهما علّة له فى وجوده فرضا، على مذاق من يقول بجريان الاختراف التشكيكيّ فيهما أيضاً. لابياناً لما هوالواقم.

في هذاالمثال إشارة إلى علّية الأشعة الكوكبيّة، أو علّية النار الأسطقسيّة. التي في كرةالنّار، للنّير ان الأرضيّة، فتأمّل. فأنّها علل إعداديّة.

قوله: «وكان الوجود اعتباريّاً »الخ١/٧.

لأنه لو كان أصيلاً. يكون ما فيهالتقدّم والتّأخّر هوالوجود، فلايلزمالتّشكيك في المهيّة،كما سيذكره، قدّه.

قوله: «والمهيّة الجنسيّة الجوهريّة» الخ٧٠٪.

إشارة إلى أن. في المثال الأوّل التّقدّم للأفراد، ومافيه التّقدّم المهيّة النّوعيّة، وفي المثال الثّاني التّقدّم للأنواع، و ما فيه التّقدّم المهيّة الجنسيّة. قوله: «بما هي في العلّمة» الخ٣/٧.

أثما قيده بذلك، لأنَّ التقدّم، أولاً و بالذَّات، للعلّة، مع أنَّ العلَيّة للفرد أوالنّوع ظاهراً. ولكن لمّا كانت في الحقيقة مستندة إلى ما به الاشتراك بينها، وهي حاصلة في العلّة و المعلول، فيكون التقدّم والتّاخر راجعاً إليها في الحقيقة. و إنّما لم

<sup>&#</sup>x27; - أي: «في الحاشية السابقة».

يقل: فيلزم الدّور، لاختلاف طرفى التّوقف، فتأمّل تعرف!

قوله: «وقد جمع جم غفير منهم» الخ4/٧.

جواب لسئوال مقدر في المقام. وهو أنّ القول بأصالة المهيّة، و اعتباريّة الوجود نسبه، قدّه، إلى شيخ اتباع المشرقيّين. وهو، قدّه ، وأتباعه، بل جمع منأتباع المشائين، من المتأخّرين، لا يقولون بنفى التّشكيك عن المهيّة، بل يجوزّونه فيها، بل هذا إحدى المسائل، الّتى اختلفوا فيها مع المشائين، القائلين بأصالة الوجود، ووقع بينهم فيه التشاجر والتنازع العظيم.

فأجاب، قدّه: بأنّ هذا البرهان إلزام علىالّذين جمعوا بينالأمَرين: مثل الحقّق الدّاماد، وسيّد المدقّين. ومعاصره، وعامّة المتكلّمين، و أكثر المنطقيّين.

قوله: «لكن ما فيه التّقدم والتّأخر»الخ٧٥-ع.

قد يعبّرون عنه بما به الاختلاف أيضاً، و قد يفرّقون بينهما بما سيجئ ذكره: في مبحق التّدّم التّأخّر، وفي مبجث التّشكيك.

قوله: «والرابع قولنا كون المراتب»الخ٤/٧.

تحقيق المقام يتوقف على تمهيد مقدّمات: الأولى أنّ المقولات، الّتى تقع فيها الحركة في المشهور، أربع مقولات: الكم، والكيف، والوضع، والأين. ويسمّون الحركة في الأولى بالنّمو والذّبول، و غيرهما. وفي الثّانية بالاشتداد، وفي الثّالثة بالحركة الوضعيّة، وفي الرّابعة بالنّقلة، وعند صدرالمتالهين تقع في الارابعة المذكورة مع مقولة الجوهر أيضاً. والاستحالة أيضاً قد تطلق عندهم على تبدّل الكيفيّة، وقد

تطلق على تبدّل والصّورة، و الاوّل هوالمراد هنا.

والتَّانية أنَّ الاقوال المشهورة في الجسم الطَّبيعي خمسة: أحدها أنَّه مركَّب من الاجزاء، التَّى لاتتجزَّى متناهيَّة، وهو مذهب المتكلِّمين. التَّاني أنَّه مركَّب من الأجزاء، ألَّتي لاتتجزَّى غير متناهية، وهو مذهب النَّظام، ألزوموه به، ولم يقل به صريحاً. النَّالث أنَّه مركّب من الاجرام الصّغار الصّلبة، الَّتي لاتتجزَّى خارجاً. وهو مذهب ذي مقراطيس. والرابع أنه متصل واحد، ولكن قابل للانقسامات المتناهية.والخامس أله متّصل واحد، وقابل للانقسامات الغير المتناهية، وهذا مذهب الحكماء. والرَّابع مذهبالشَّهرستاني و فيهذاالمقام مذاهب أخرى سخيفة. كتركُّب الجسم من الالوان والسَّطح، ونحوها، لم نتعرَّض لها، وسنشيرإليها في الطَّبيعيَّات، انشاء الله والمرضىّ منها قول الحكماء: من أنَّه غير مركب منالاجزاء الَّتي لاتتجزَّى والجواهر الفردة. ولا من الاجرام الصَّغار الصَّلبة. ولا من الالوان والسَّطوح، بل هو متَّصل واقعاً. كما هو كذلك عندالحسَّ. لكنَّه قابل للانقسامات الغبر المتناهية. وعندهم أنَّ الكميَّات المتَّصلة، القارَّة، وغيرالقارَّة المنطبقة عليه، مثله فيالاتصال وقبول القسمة إلى مالانهاية لها. والفلاسفة، القائلون بتركُّب الجسم من الاجزاء، الَّتِي لاتتجزَّى، اختلفوا أيضاً. فذهب المشائون مهم إلى تركُّبه من الهيولي والصورة، وذهب الإشراقيّون إلى بساطته.

والثّالثة أنَّ مراتبالشّديد والضّعيف، في الحركة الاشتداديّة مختلفة بالنّوع عندالمشّائين، كما مرَّ ذكره. والرابعة أنَّها غير موجودة في حال الحركة بالفعل، بل موجودة بالقوَّة.

فقوله: «كما دلَّ عليه قولنا» الخ تعليل لقوله «الغير المتناهية». وقوله: «لأنَّ الاشتداد حركة» الخ إشارة إلى المقدّمة الأولى، وهي مسلّمة عندالجميع، بل بديهيّة. وقوله: «والحركة متصلة» الخ إشارة إلى التّانية، وهي كذلك عندالحكماء، لا عندالقائلين بالجواهر الفردة وقوله:«وكلُّ متَّصل» الخ إشارة إلى الرَّابعة، وهي ` مبنيَّة على مذهب المشائين، كما مرّ ذكره. وقوله: «كالاستحالة» الخ. قدمرّ أنَّ مراده من الاستحالة. هناالحركة في الكيف، لأنَّ وقوع الحركة في مقولة الكيف متَّفق عليه بينهم. ويمكن أن يكون المراد منها معناها الأعّم: من تبدّل الكيفيّة، و تبدّل الصّورة. بناء على ما اختاره. قدّه. من الحركة الجوهريّة. وإن لم يتاول إطلاق الحركة الاشتداديَّة عليها في عرف المشَّائين. لأنَّ ما أفاده فيالمقام يجرى في الاستحالة بالمعنيين، إلاَّ أنَّه يجب أن يخصُّ تبدَّل الصُّورة بالتَّبدُّل التَّدريجي، دون الدُّفعي،و إلاَّكون وفساد فيالثَّاني.

قوله: «عندهم».

أى: «عندالمشائين»٧٠/٠.

قوله: «وتلك المراتب غير متناهية »الخ١٠/٧-١١.

<sup>&#</sup>x27; - لانها، عندالقائلين بها، عبارة عن كون الاول فى المكان الثانى، وليست بمتصله، بـل هـى أكـوان متعدده، مركبة من أجزاء، لا يتجزى، متصلة بحسب الحسن الظاهر وغير متصله فـى الواقـع، وسـجئ بيان ذلك، منه قده.

أى بحسب قبول المتصل، الّذي هي الحركة في المقام. قوله: «فلو كان الوجود اعتباريّاً»الخ١١/٧.

وذلك لبداهةأنَّ الأمر الاعتبارى تابع فىالوحدة والكثرة للمنتزع عنه، وإلاَّ ليكن اعتباريًا. فإن قلت: لانسلَّم ذلك، إذيكن أن ينتزع من أحر واحد أمور كثيرة باعتبارات مختلفة، مثل أنَّ زيداً. الذى هو واحد أفراد الإنسان، ينتزع عنه الأبوَّة والأخوَّة والبنوَّة ونحوها، مع أنه شئ واحد.

قلنا: المنتزع عنه فيه أيضاً أمور مختلفة، لا أمر واحد، لأنَّ زيداً. الَّذي ينتزع عنه هذه الأمور، إنّما تنتزع عنه من جهة اتصافه بالجهات المختلفة.

قوله: «أعنى الماهيّات» الز١٢/٧.

لًما كان جمع ً من المنتسبين إلى ذوق التّألة، ذاهبين إلى أنّ منشاء انتزاع وجود الممكنات إنّما هووجود الحقّ تعالى، فسرّ، قدّه، المنتزع عنه، بالمهيّة، حتّى لايذهب الوهم إلى هذا القول، لأنه غير مستلزم لما أفادة من المُحال، كما لايخفى.

قوله: «وهي هنا» الخ١٢/٧.

أمًا كونهاغير متناهية، فلما مرّ. وأمّا كونها متأصّلة، فبالفرض.

قوله: «بالفعل»الخ١٣/٧.

لأنَّ المفروض أنَّ الأصلَ فىالتَّقرَّر و منشأيَّة الآثار هى المهيَّة وأنَّ الفعليَّة. والتَّحقَّق الأصيل ثابتة لها بالذَّات، ولغيرها بتبعها.

فإذاكانت هي المتقرّرة هنا بوصف عدم التنّناهي، فيلزم ما أفاده، قدّه ، من

المحذور، أعنى، قوله: «محصورة بينحاصرَين»الخ، فليزم منه اجماع المتنافيين التّناهي وعدمه.

قوله: «بخلاف ما إذاكان» ١٣/٧-١٠.

لأنَّ وحدة المهيّة وحدة إبهاميّة عدديّة، و من هنا تطابق الأفكار، و اتّفقت الأنظار على أنَّ المهيّة، من حيث هي، ليست إلاهي. بخلاف الوجود، فإنَّ وحدة وحدة سعيّة، إطلاقية: «وَسِعَ كُرْسِيَّهُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَا يَتُودُهُ وحدة سعيّة، إطلاقية: «وَسِعَ كُرْسِيَّهُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَلَا يَتُودُهُ وحدة لهُوَ ٱلْعَلِيمُ الْعَظِيمُ السيه له ثان من سنخه، أي: في كون وحدته وحدة سعيّة.

قوله: «فإنّه كخيط» الز١٤/٧.

إثما عبر عنه بالخيط، لأنّ العرفاء يعبّرون عنالوجود الصّرف، الحقّ المطلق القيوميّ، بالتقطة، من جهة بساطتها و سذاجتها و مبدئيّتها للخطوط وَهْماً. ولّما كان الخط أوّل مايظهرا من التقطة، ثم يظهر منه السّطوح، والأجسام التّعليميّة، سيّما على مذهب التّظام والقائلين بالجواهر الفردة \_ و كان الفيض المقدّس، والتفس الرّحماني أوّل ماينشأ من الحقّ، تعالى \_ عبّر عنه بالخطّ. التّعبير بذلك للإشارة إلى أنّ مدارج الوجود دوريّة، لأنّ الخطّ المستدير متّصف بذلك الوصف. والمراد من الشّتات هي الماهيّات، وبالمتفرّقات أحكامها و عوارضها ولوازمها.

<sup>` -</sup> البقر (۲)،۲۵۵.

والمراد بالأولى مراتب الوجود ودرجاته و حدوده الوجوديّة، بالثّانية الماهيّات ولوازمها و عوارضها.

قوله: «فكان هنا أمر واحد»الخ١۴/٧–١٥.

وبهذا أجاب صدرالمتألهين عن إشكال النّافين للحركة الوجوهريّة، و تشبّتهم في نفيها بع بقاء الموضوع، وعدم وجودالأصل المحفوظ في حال الحركة، كماسيجئ شرحه، في محلّه ان شاء الله.

قوله: «كما في الممتدات القارة »الخ١٥/٧.

اى الخطُّ والسَّطح والجسم التَّعليمي.

قوله: «وغير القارّة» ١٥/٧.

اى الزّمان، الذى هو مقدار الحركة. والمراد من المتّصل أعمّ من المتّصل بالذّات، أو بالعرض، فأنّ الجسم التّعليمي والزّمان، على مذهب بعض الحكماء متصّلان بالعرض، لا بالذّات.

ومراده، قدّه: أنّه كما أنّ فى المتصلات القارة، والغير القارة وحدتها بالفعل وكثرتها بالقوة \_ ولايقدح اشتمالها على الأجزاء المقدّرة الغير المتناهى فى وحدتها الوجوديّة فكذلك الأمر فى الحركات الكيفيّة، والجوهريّة. أمّا كون كثرتها بالقوّة، فمن جهة قابليّتها للانقسام إلى ما لايتناهى كما مرّ بيانه وأمّا كون الأمر فى الحركات الكيفيّة و الجوهريّة كذلك، فلأنها باعتبارالحركة التوسطيّة أمر واحد بسيط، لاكثرة لها. و من حيث الحركة القطعيّة، فهى و إن اشتملت على كثرة

الأجزاء والحدد، إلا أن جميعها موجودة بوجود واحد، وليست حاصلة بِنَعت الكثر والتّغرق، مادامت الحركة غير منقطعة، و وحدتها محفوظة م جهة وحدة الفاعل، الّذى هو الهيولى، و من جهة وحدة مافيه الحركة أيضاً. والكثرة العرضيّة تمّا لايقاوم الوحدة الذّاتية، فضلاً عن الواحدات.

## قوله: «إلا أنّها من حيثيّة مكتسبة »الج8/٨.

وليت شعرى ما هذه الحيثيّة الاكتسابيّة، هل هى حيثيّة عدميّة، فكيف يحصل بها الموجوديّة؟ - أو ما هويّة، فالمفروض أنّها، من حيث هى، ليست بموجودة؟ فتكون عبارة أخرى عن الإضفة الإشراقيّة، الّتى هى عبارة عن إشراق نور الأنوار، جلّت عظمة بنور وجهه، و وجوده الصرّف القيّوميّ، على سماوات عالم الأرواح، وأرضى الأشباح. وبالجملة: فما لم يصدر من المبده القيّوم، تعالى، أولا أمر، هو متقرّر بذاته وموجود بحقيقته، من دون احتياج إلى حيثيّة تقييديّة، لا يمكن أن يتحقّق شئ في دار التقرّر أصلاً، كما صرّح به بعض الحافيّن المرش التّحقيق، والتّدقيق.

قوله: «لا مقوليّة»الخ٨/٨-٩.

أى: ماهومقولة من المقولات التسع العرضيّة، الّتي هي عندالمنتائين، مع مقولة الجوهر، الأجناس القصوى للممكنات المركّبة من النجنس والفصل. وسمّيت مقول لقولها وحملها على ما تحتها في جواب ماهو.

<sup>&#</sup>x27; – أي: «المحقق الطوسي»،منه قده.

وعند رهط من الحكماء منحصرة في أربع، أوخمس، أواثنين وعرف مقولة الإضافة بأنها النسبة المتكرّرة. واختلفوا في وجودها: فالمحقّون ذهبوا إلى اعتباريّتها وجعلوها من المعقولات الثّانية الفلسفيّة. وذهب جمع إلى وجودها في الأعيان. ولمّا كان هذا القول من سخائف الأقوال، أعرض، قدّه، عنه، ومراده من تلك الإضافة الإضافة العليّة، والمعلوليّة.

قوله: «كالوجودالاعتباري» الخ٩/٨.

أى: عند القائلين بأصالة المهيّة.

قوله: «ماوحدٌ الحقّ»الخ١٣/٨.

أى: ماوحد الحق أصلاً، لامن جهة ذاته، بمعنى عدم إمكان اثبات أحديته الذاتية وبساطته الحقيقية. لأن أقل مايلزم من هذالقول تركبه من المهية والجود، والذات والصفة، لما تقرر: من أن من مجميع بين القول بأصالة المهية، ونفى المهية عن الواجب، تعالى. فهو قائل به اللسان، ولكن قبله ليس مطمئناً بالايمان. إذ غاية ما يمكن أن يقال فى توجيه كلامه، و تبيين مرامه، أن الوجود الاعتبارى، ينتزع عنده عن ذاته، تعالى، بذاته، وفى الممكن، عنه، بسبب حيثية تقييدية و تعليلية. ومعلوم أن مجررد هذا لا يمنع عن تحليله، تعالى، إلى سنخ الوجودية و سنخ آخر. لأن الوجود سواء كان أصيلاً، أواعتبارياً، سنخ غير

<sup>&#</sup>x27; -أى : «في وجود مقولة الاضافة».

<sup>&</sup>quot; - أي: «بنفي الماهية».

سنخالهية. مع أنّ انتزاع الوجود عن حاق ذات المهيّة غير معقول، لان المهيّة، من حيث هي، ليست إلاهي، أي ليست بموجودة حتى يمكن أن يُنتزع عنها الوجوديّة، بل يحتاج إلى حيثيّة تقييديّة كالانتساب إلى الجاعل، ونحو ذلك، حتى يمكم عليه بالجوديّ. وانتزاعه عن رتبة متأخرّرة، مع امتناعه في نفسه \_ إذ ليس الوجود من الصّفات الّتي يمكن أن تكون معلولة للمهيّة أو لازمة لهامن جهة أنّ علّة الوجود يجب تقدّمها بالوجود على الوجود، فيلزم على تقدير عليّة المهيّة لوجودها، تقدّم الشّئ على نفسه، أو موجوديّة قبل وجوده مستلزم للتركيب وعدم البساطة الحضة.

ولزوم التركيب منالذات والصّفة، على هذاالتقدير، ظاهر مما أفاده. قدّه، فىالشّرح. وبالجملة: القول بأصالة المهيّة، ونفى التركيب والمهيّة عنالحقّ من قبيل الجمع بين المتنافيين، كما لايخفى.

وأمّا عدم ثبوت وحدتيّة الوجوديّة، والوجوبيّة، فلأنّ الدّليل المشهور، الّذي اعتمد عليه الفلاسفة في إثبات توحيد الواجب، تعالى، هو أنّه على تقدير تعدّد الواجب يكون وجوبالوجود مشتركاً بينهما، مع كونه منتزعاً عن حاق ذات كلّ واحد منهما. وما به الاشتراك الذّاتيّ يقتضى ما به الامتياز الذّاتيّ، فيتركّب ذات

<sup>&#</sup>x27; - أى: «امتناع انتزاعالوجود».

أى: «اى وجود انتزاع الوجود».

<sup>&</sup>quot; – «ازجهت فقدان ووجدان»، منه قده.

كل واحد منهما ممّا به الاشتراك، و مابه الامتياز، التّركيب مستلزم للاحتياج، المنافى للواجبيّة.

واعتراض عليهم شارح التلويحا، بما ملخصه، أنَّ معنىكون وجوبالوجود ذاتياً للواجب، كونه ذاتياً له، تعالى، فى بابالبرهان، لاالايساغوجى، بمعنىانتزاعه عن ذاته، تعالى، من دون حيثية تقييدية. ولا مانع من أن تكون هناك حقيقتان متبائتان بمتام ذاتها، ويكون وجوب الوجود منتزوعاً عن كلَّ واحدة منهما، من دون لزومالتركيب ممّا به الاشتراك، ومابه الاختلاف.

وذب هذه الشبهة منحصر فى القول بامتناع انتزاع مفهوم واحد من حقائق متبائنة بماه ى متنبائنة. وعلى تقدير الذّهاب إلى أصالة المهيّه، واعتباريّة الوجود، لايمكن الالتزام بامتناع ذلك، كما بيّنه. قده. فى الحاشية.

ولكن ماأفاده، قدّه، يتوقّف على مقدّمتين: إحمداهما انحصار الدّليل على التّوحيد بهذاالدّليل، و ماهو من قبيله. وثمانيتها انحصار حلّ الشّبهة المذكورة، ودفعها بما ذكر.

والمقدّمة الأولى، وإن لم يكن إثباتها ظاهراً ـ من جهة عدم انحصار الدّليل على التّوحيد بما ذكر و ماهو من قبيله، من حيث إثبات التّوحيد من طريق التركيب: لأنّ الطّرق إلى الله، وتوحيده بعد أفاس الخلائق، مثل برهان التّمانع و غيره، حتّى قيل: أنّ خطيب الرّازى أنهى البرهان على التّوحيد إلى ألف برهان؛ ولأنّ واجب الوجوب من جميع الجهات

والحينيّات، وذاته المقدّسة بسيطة الحقيقة، كل ً كل ً شئ تمامه. لا يكن أن يتصور مرتبة من الوجود وكماله، لا تكون واجدة لها، بنحوا على وأشرف، أو تكون متصفة فيها بالفقدان، فعلى تقدير تعددالواجب، تعالى، لاشك أن كل واحد منهما غير محيط بالآخر، و غيرواجدله، فيكون من هذه الجهة فاقداً للآخر متصفاً بالوجدان والفقدان، ومركباً منهما، والتركيب ملازم للفقر والإمكان المنافى للوجودب الذاتيّ هذخلف، وبهذالتّقرير لايرد الشبهة المشهورة أصلاً، فتدبّر الـ ولكن غالب تلك البراهين مما يتمسك فيها بلزوم التركيب إمّا من المهيّة والوجود، أوالذّات والصّفة، أوالغني و الفقر والوجدان والفقدان، كما لا يخفى.

مع أنه يمكن أن يكون مراده، قدّه، ماوحدٌ الحقّ بالبرهان المعروف، المعتمد عليه عندهم. فكأنّه لم يعتدّ بشأن غيره منالبراهين: إمّا جهةأوّله إليه، أو منجهة عدم الاعتداد به، عنده وعندهم.

وأمّا المقدّمة النّانة، فهى ليست بمسلّمة عند بعض المتأخّرين ، حيث تصدّى لدفعالتُبهة، مع تسليمالجواز بما ملخصه: أنّ الاشتراك في جميع الآثار، مع التّبائن في الحقيقة والذّات، مما لايمكن أصلاً. ومع فرض تعدّد الواجب يجب اشتراكهما في جميع خواص وجودالوجود، وهو مناف للتّبائن المطلق والتّناكر المحض. ولكنّه غفل عن أنّ من أتّم خواص الواجبين وأكملها، الّذي هو مبدء جميع الخواص،

۱ - بلاصيل: «والجدان».

میرزای جلوه رحمهٔ الله، منه قده.

وجوب الوجود. ومع تسليم جواز انتزاعه من حقيقتين بسيطتين، كيف بمن ادّعاء منافاة الاشتراك في الخواص، مع التّبائن والتّناكر، و كفيف يكون هو أوضع من هذه المقدّمة!

وبالجملة لولم ينحصر حلّ الشبة بتسليم الامتناع المذكور، فلاأقلّ من كون من أوضح الطّرق، الدلائل، فتأملًل! فإنّ الأوضح من ذلك، مع تسليم جواز الانتزاع، ماأشرنا إليه سابقاً: من أنه لوفرض وجود واجبَين، للزم فقدان كلّ واحد منهما كمالات الآخر، فلزم فسادهما. مع أنه، على تقدير كون الواجب، تعالى، من سنخ المهية، كما هولازم أصالتها. يلزم أن يكون مبدء الوجود غير موجود في حدّ ذائه منجهة أنّ المهية، من حيث هي ليست إلا هي، فضلاً من أن يكون واحداً أو غير كثير. فلو قرّر اللزوم، بما ذكرناه، ظهرت الملازمة من غيراحتياج الى المقدّمتين أصلاً، مع أنه يلزم أن يكون إله الكلّ ومبدئه إثنين: سنخ المهيّة، وسنخ الوجود، فتأمّل!

قوله: «من الصّفات الحقيقيّة» الخ ٨/٩-٩.

اى: الحقيقية المحضة، وهى التى لاتكون الإضافة داخلة في وجودها، ولا في مفهومها. ويقابلها الاضافية المحضة، والحقيقية الفير المحضة، الذّات وإضافة، وهى التى الأضافة غير داخلة في مفهومها، ولكن لها دخل في وجودها و تحقّقها.

<sup>· -</sup> اى: «من أن يكون مبدء الوجود».

أى: «الحقيقية الغير المحضة».

فالأوّل مثلالحياة ونحوها. والثّاني مثل العلم و الإرادة.

وإنّما لم يذكرالحياة، لأنّ الحيّ هوالدّراك الفاعل عندهم وهي مندرجة في العلم وعندهم، إنّما خصّها بالحقيقيّة، لأنّ الاضافيّه المحضة لاشك في زيادتها على الذّات عندهم. أي: زيادة مفاهيمها، وإن كانت مباديها ترجع إلى قيّوميّته، تعالى.

قوله: «واحدة» الخ ٩/٩.

إمّا عدماتحاد كلّ واحدة منها مع الأخرى مفهوماً، فعسلّم عندالجميع من القائلين بأصالة الوجود والمهيّة. والمقصود لزوم عدم اتتحادها معالذّات المقدّسة الوجوبيّة، كما هي غير متّحدة، كلّ معالآخر،مفهوماً أو يكو المراد عدماتحادها مصداقاً ووجوداً، ولامفهوماً. والدّليل على لزوم ذلك الاتّحاد لزوم خلّو الذّات. لولاه في حاق حقيقتها، عن تلك الصّفات الكماليّته، وانبعاثها عن الذّات الفاقدة للكمال او صيرورتها قابلة و فاعلة بالنّسبة إليها.أمّا لزوم اتّحادها، كلّ مع الآخر، فلأنّ تكثّرها مستلزم لتركّب الذّات الواجبة، وتعدّد جهاتها، و حيثيّاتها.

قوله: «لأنّها أيضاً »الخ ١١/١٩-١٢.

أى: لأنّ الذّات، على تقدير أصالة المهيّة، مهيّة من المهيّات، لأنّ المفروض أنّ الوجود اعتباريّ. ولايكن أن يكون الواجب، تعالى، أمراً اعتباريّا. بناء علىجعله وجوداً محضاً. وقد عرفت: أنّ الجمع بين أصالة المهيّة ونفيالمهيّة عنالواجب معناه حعله، تعالى، مهيّة بسيطة، منتزعةً عن ذاتهاـ من دون حيثيّة زائدة \_ الموجوديّة فلايخرج، على هذاالقول، عنسنخ المهيّة شئ متقرّر بالأصالة أصلاً.

وأمّا إرجاع الضّمير في قوله: «لأنّها» إلى الصّفات، فممّا يأباه سياق الكلام، وإن صحّ التركيب بتكلّف. مع أنّ كونالصّفات، باعتبار مفاهيمها، مهيّة من الماهيّات بالمعنى الأعمّ للمهيّة، لايختصّ بالقول بأصالة المهيّة. أللّهم إّلا أن يراد لزوم كونها كذلك على ذاك القول، ولو باعتبار مصاديقها. لأنَّ منشأ انتزاعها. حينئذ، المهيّة المتقرّرة في الأعيان، لاحقيقةالوجودي السّاري فيالذّراري، لعدم جواز انتزاعها منالأمر الاعتباريّ الصّرف. وهذا بخلاف ماللوكان الأصل فيالتّقرر، هو الوجود، دون المهيَّة. لأنَّ جميع هذه الصَّفات الكماليَّة منالعوارض الذَّاتيَّة للوجود المطلق، على هذا القول. بل هذا أيضاً من أحد الدّلائل على أصالة الوجود. لأنه، بعدما تقرّر من أنّ المهيّة، من حيث هي، ليست إّلا هي، أنّ العدم نفي الذَّات وكمالها، لايمكن أن يكون ما بالذَّات هذه الصَّفات، غير سنخالوجود، لانحصار المفاهيم فيالمهيَّة والوجود والعدم. فكيف يمكن أن يكون أمراً اعتباريًّا، مع أنه منشأ جميع الصفات الكمالية.

فيصير معنى الكلام حينئذ: فلايمكن اتحاد الصّفات كلّ مع الآخر، ولا مع الذات الموصوفة من جهة أنّ الصّفات،على ذاك القول، من سنخ المهيّة مفهوماً، وتقرّراً، وهي متبائنة بالبينونة العُزلية مع كلّ شئ، حتّى مع الذاّت المقدّسة ولو

ا - أي: «... جعله... منتزعة الوجودية عن ذاتها....»

جعلت ٔ غیر ذی مهیّة، کما جمع بعضهم بینالأمرین، کما مرّر ذکره.

ويمكن أن يجمل المرجع للضّمير الذّات والصّفات، باعتبار كلّ واحد منها. ولكنّ الأولى والألصق بسياق الكلام ماذكرنه أوّلاً.هذا!

قوله: «ولا توحيد فعلاله وكلمته »الخ ١٣/٩.

قدمر: أنّ الألفاظ موضوعة للمعانى العامّة؛ وأنهم قد شبّهو الفيض المقدّس والوجود العامّ بالنّفس الإنساني، منجهة دفع كُرب الأعيان النّابة بيسطه وشموله على قوابل الإمكان، كما يدفع الكُرب عن القلب ببسط النّفس الإنساني. وشبّهوا أيضاً التّميّنات الطّارية عليه من مقام مَدّه وبسطه، بالحروف، والكلمات، والكلام، والآيات، السّور: على مراتب بساطتهاف و تركيبها، وأنحاء تركيباتها. فمن هذا سمّى الحكماء: العقول الفعّالة، والنّفوس الكاملة، بكلمات الله. وقدورد في الحبر؛ «أعوذ بكلمات الله النّامّات كلّها».

ولكنّهم قديطلقون الكلمة على نفس الفَيض المقدّس: إما من أجل أنّه أوّل الصّوادرالوجوديّه عن الحقّ، تعالى، من مقارعة العلم و القدرة و الإرادة، كما أنّ الكملة أوّل تعيّن، طرء على النَّفس الأنسانيّ، من تركيب الحروف المفردة؛ أو من جهة اتّحاده معالذّات المقدّسة؛ أو قيامه بها، كقيام الكلمة والكلام بالمتكلّم، كما

۱ - أي : «جملت الذات».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - أى: «بسط الفيض المقدس».

<sup>&</sup>quot; - أي: «على الفيض المقدس».

ورد منقطب الأقطاب، وسيّدالموحّدين عليه السلام: من أنّ كلامه، تعالى، فعله فتدبّر!

قوله: قدّه، «لكلّ منها جواب» الخ ١۴/٩.

أى: لكلّ واحد منها جواب مخالف للجواب الّذى للآخر، عندالسّؤال عنه، عاهو. والقيد في قوله: «المتخالفة»توضيحيّ كاشف. وكذا قوله: «لكلّ منها»الخ توضيحيّ.

ولزوم كونالصوادر، على ذاكالقول، وهى الماهيّات ظاهر، بناءً على الملازمة بيناالأصالة في التقرّر معالأصالة في الجعوليّة. وأما بناء على عدم الملازمة بينهما، فلأنّ القائلين بأصالة المهيّة في التقرّر قائلون بأصالتها في الجعوليّة، إلا ماشذّوندر، مّن لا يعتنى بقولهم.

قوله: «أين السماء » الخ ١٥/٩.

أتى بثلاثة أمثلةبعدد العوالم الكليّة عند المشّائين. والأوّل مثال بالبسائط المادّية والتّانى بالمركّبات منها. والتّالث بالمجرّردات، مُقيساً إلى الماديّات، من جهة ظهور المخالفة منها. كما قيل:

جان گرگان و سگان از هم جداست متّحد جانهای شیران خداست و آلا فعلی هذاالقولی، الجّردات أیضاً متخالفة، لائها مهیّة بسیطة، علی ذلك القول.

قوله:«أَيْنَمَا تُوكُّوا» ْالحْ ١٤/٩.

قد ذكرنا يتعلَّق بشرح هذه الآية المباركة. فراجع إليه.

قوله: «ومعلوم أنَّ وجه الواحد»الخ ١٤/٩.

أى: لقاعدة: «الواحد لايصدر عنه، إلاالواحد». وإمّا لأنّ التّكرار في التّجلّى مستلزم التّكرار في التّجلّى: «قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَىٰ شَاكِلَتِهِ، من جهة لزوم السّنخيّة بين العلّة والمعلول.

فإن قلت: كما أنَّ الصّادر، على هذاالقول، المهيَّات المتخالفة، فكذلكالمبدء والمصدر ً. فيحصل السَّنخيَّه والمشاكلة، معأنَّ صدور الكثرة مع الواسطة لايقدح فى بساطةالعلَّة وتلك القاعدة المعروفة.

قلت: أمّا حصول السّنخيّة، فَكَلَلا. إذ قد عرفت أنّ فِطرةالمهيّة، وذاتها وذاتيّتها الاختلاف، الغيريّه مع كلّ شئ، حتى مع مهيّة أخرى. وأمّا عدم قدح صدور الكثرة الطّوليّة في بساطة العلّة،و وحدتها، فلأنّ المعلول الأوّل على هذالقول، هي مهيّة العقل الأوّل، وهي مخالفة مع مهيّة العقل النّاني، بالذّات، وهما، من جهة البينونة العزليّة مع الحق، على حدّسواء، فوساطة أحدهما، في صدور الآخر دونالعكس، ترجيح من غير مرجّح، سيّما مع نفى التّشكيك عن المهيّة وهذا

<sup>&#</sup>x27; – فأيتما تولوا فئم وجهالله: البقره(٢)، ١١٥.

۲ -الاسراء(۱۷)، ۸۴.

<sup>ً -</sup>أى: «لان الوجود».

بخلاف مالوكان الوجود هو الأصيل. لأنه المكما كان أقراب إلى المبدء. يصير أولاً من غيره، مع أنه، قد عُلِمَ ممّا قاله، نقدّست أسمائه، وصف وجهه بالوحدة السّيارة فى كلْ شئ وفئ. وهذالايكن مع جعل الصّادرو المهيّة. إذهى مباينة بالبّيونة العُزليّة معالمبدء، تعالى، و مع سائر مجعولاته، فأيّنَ وجهالله الواحد.

قوله: «و أنّى كلمة كن»الخ ١٧/٩.

المراد بها الفيض المقدّس، والنفس الرّحمانيّ. وقد عرفت وجه تمسميته بالكملة وأمّا وجه تسميته بكن، فهى مأخوذة من قوله، تقدّست أسمائه: «إِنَّمَآ أُمْرُهُ، إِذَآ أُرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ، كُن فَيَكُونُ لا ومن قول أمير المؤمنين، عليه السّلام إنّما كلامه، تعالى، فعله، الحديث!

قوله: «المدلول عليها» الخ ١٧/٩.

ولمَّا كان أول تعيَّنٍ، ظهرلهذه الكلمة، تعيَّنُ الأرواحالجرَّدة، وكان حكم

۱ - اى:«لان الوجود».

۲. يس (۲۶)، ۸۲.

التمين مستهلكاً في وجود المطلق، سمّى عالمالأورح أيضاً بعالم الأمر، ووصفت بالوحدة من جهة وحدتها الوجوديّة، وإن حصلت لها الكثرة في موطنالعقل، إِلَّاأَتُها غير ظاهر الحكم الأثر فيها.

ويمكن أن يكون المراد بالأمر فنا الإنسان الكامل. ووصّفها بالوحدة، إشارة إلى أنَّ الظَهْر الأُتمَّ الأكمل لايتكرّر، من جهة أنَّ التَّكرار فى التَّجلَّى مستلزم للتَّكرار فى المتجلَّى.

قوله: «بخلاف ما إذاكان الوجود»الخ١/١٠.

أشارة بقوله: «يدور عليه» إلى أنّ تشخّص كلّ شئ بوجوده الخاصّ به وأنّ الوحدة متصادقة معالوجود، كما هو مذهب الحكماء. بقوله: «بل عينه» إلى ما اختاره صدرالمتألميّن، مناتّحاد هما حقيقة. وسيجئ نقل الأقوال وبسط الكلام فيها في مبحث الوحدة والكثرة، إنشاء الله. قوله: أصلاً خير لقوله: «بخلاف ما» الخ. قوله: «فإنه يتوافق الخرية المراحدة والكثرة والمراحدة والكثرة المراحدة والكثرة والمراحدة والكثرة المراحدة والكثرة والمراحدة والكثرة والمراحدة والكثرة والمراحدة والمراحدة والكثرة والمراحدة وال

إنقلت: لمّا كان تشخّص كلّ شئ بنحو وجوده الخاصّ به، كما أنَّ به فعليّته أيضاً \_ و كلّ تشخص آبٍ عن التشخّص الآخر، كما أنَّ كلّ فعليّة آبية عن الأخرى فيلزم على القول بأصالة الوجود، البينونة العُزليّة، كما على مذهب القائلين بأصالة المهيّة.

<sup>&#</sup>x27; - «بالكلمة»،خ ل.

أى: «وصف الكلمة».

قلت: معنى أنَّ كلَّ تشخّصِ آبِ عن الآخر أنّه آبِ عن الاتحاد به، لاأنه مبائن معه بالبَينونة العُزليّة، التى بين المهيّات. وأيضاً: كلَّ تشخّص، وإن كان مبائن معه بالبَينونة العُزليّة، التى بين المهيات. وأيضاً : كلَّ تشخّص، و إن كان من حيث التّمين مبائناً مع ال آخر، إلاّ آنه، من حيث نفس الوجود السّارى في الشّخصين لايبائن الآخر، بل يجانسه و يسانخه. وهذا بخلاف ما إذا كان الأصل في التّمرر هي المهيّة إذ لا أصل محفوظه في المراتب، على هذا القول أصلاً.

قوله: «المتخالفات» الخ ۲/۱۰.

أى: المهيّات المبائنة.

قوله: «ويتشارك فيه المتمائزات» الخ ٢/١٠.

أى: مراتب الوجود و تعيّناته، الحاصلة له من جهة مراتبهالذاتيّة، ودرجاته الأوليّة، أوالمهيّات المتشاركة،من جهة، والمتخالفة، من جهة أخرى.

قوله: «وهوالجهة النّورانيّة» ٢/١٠.

كما قال تقدّست أسمائه: «ألله تُورُالسَّمُواتِ وَ الأَرْضِ» و فسر بأنه وجود السّموات والأرض. وفسر بعض الفلاسفة «الشّجرة المباركة»، «والنّور» علي النّور «بالفيض المقدّس، و الرّحمة الوجوديّة السّارية، كما مرّ شرحه. و المراد بها قوله: «و

۱ - النوره(۲۴)،۳۵۰.

<sup>ً.</sup> اي: «بالضلمات».

مشیّته» ۱۰/۳.

أي: مشيّته الفعليّة، او الأعّم منها و الذّاتية. لأنّ العلم الذّاتيّ، الّذي هومشيّته، تعالى، أيضا نور و وجود. لكن بناء علي التّعميم يكون التّقييد بالفعليّة في فوله: »من الصّفات الفعليّة «على سبيل التّفليب.

قوله: »و رحمته «۱۰/۳.

أى: الرَّحمة السَّارية الرَّحمانيَّة، و الخاصَّة الرَّحيميَّة.

قوله: »و غيرها من الصّفات «الخ ١٠/٣.

مثل القدرة و الإرادة الفعليّتين، و الخلق و الإيجاد و الإنشاء و نحوها، تمّا أفاده في الحاشية.

## في اشتراك الوجود

قوله: »مشتركا فيه لجميع الأشياء «الخ ١٠/٧.

أي: لجميع الموجودات النفس الأمريّة، الآفاقيّة و الأنفسيّة، و الذّهنيّة و الخارجيّة، سواء كان من أفراد الوجود أو مراتبه، أو من المهيّات المنتزعة عن حدوده.

قوله: »و معلوم أنَّ «الخ ١٠/٧.

إشارة إلى بداهة هذه القضيّة، كما ادّعاها صدر المتألّهين، قدّه، و أنّ ماسيذكره، من الدّليل عليها، دليل تنبيهي.

قوله: »بما هي متبائنة «الخ ١٠/٨.

أي: لا بما هي مشتركة فى أمر ما، و لو مثل السّلوب و الإضافات، كما فى انتزاع الإمكان من المكنات، و المعلوليّة من قاطبة الموجودات الإمكانيّة و نحوها. فإنَّانتزاع المفهوم الواحد من المتبائنات، لابماهي متبائنة، كمّا لاضير فيه، بل هو واقع كثيرا.

قوله: »بل مراتب حقيقة «الخ ١٠/٨.

إن قلت: لايلزم من عدم كون الوجودات حقائق متبائنة أن تكون مراتبحقيقة، مقولة بالتشكيك. لجواز أن يكون له حصص متكثّرة بتكثّر الإضافات، أويكون مقولا علي أفراده بالتواطي أو لايكون له أفراد و مراتب أصلا، بل يكون لهفرد واحد، و الباقي أطواره و أضوائه، إلى غير ذلك من الأقوالو الاحتمالات.

قلنا: لعل غرضه، قدّه، بيان ما هو الواقع، المنساق إليه البرهان، لا ما يلزم من نفي الاشتراك اللّفظي. مع أنه لو كان مراده ذلك، لم يكن خارجا عن ميزان الاستقامة. لأن الاحتمال الأول، و ما يقرب منه، مبنى علي أصالة المهيّة، و قد ثبت بطلانها بما أفاده من الأدّلة. و الاحتمال الأخير مرجعه إلى ما أفاده، قدّه. لأن القائل بكثرة المراتبللوجود لا يجعل المراتب في عرض واحد، بل يجعل مرتبة منه، هي فوق ما لايتناهي بمالايتناهي عدّة و مدّة و شدّة، أصلا، و باقي المراتب أضوائه و أفيائه، فيرجع التشكيك الحاصي إلى المخاص الخاصي و أما احتمال التواطي، فهو باطل أيضا، لما نشاهد من اختلاف حمل الوجود على الموجودات. فعلي تقدير الاشتراك المعنوي هذا الاحتمال مفروغ عنه. فلذلك جعل لازم القول بالاشتراك المعنوي، ما أفاده في الكتاب. و الله أعلم بالوشواب.

قوله: »و المقسم لابدّ «الخ ١٠/١١.

و ذلك لأنَّ التَّقسيم، على ما بيَّنوه. ضمَّ القيود المتخالفة إلى مقسم واحد.

۱. «من نفی...»، خ ل.

ليحصل بانضمام كلّ قيد قسم، فلابد من اشتراك المقسم بين الأقسام، كما أفاده. قدّ.

فإن قلت: ما ادّعيته مسلّم، لو كان التّقسيم واردا علي معنى واحد، مشتركبين الأقسام. و أمّا لو كان المقسم»المسمّي بلفظ كذا «، كما يدّعيه أصحاب الاشتراك اللّفظيّ، فليس بمسلّم أصلا.

قلت: فعلي هذا لايكون التقسيم علي حقيقته، بل يكون في الحقيقة بيان ما وضعله لفظ كذا. مع أنّا تجد، بداهة، صحّة التقسيم الحقيقيّ للوجود إلى ما أفاده من الأقسامفتأمّل!

قوله: »و إلاّ ارتفع النّقيضان«١٠/١۴.

و ذلك، لأنه لو كان للواحد نقيضان، فإمّا أن تجتمع علي الصدق جميعا، و إمّاأن ترتفع كذلك، و إمّا أن يوجد واحد منها، و يرتفع الباقيان أو بالمكس. و الأولو الثّانى مستلزمان لارتفاع التقائض الثّلاثة، أو اجتماعها. و الثّالث مستلزم لارتفاع التّقيضين بناء علي أنّ الأمرين اللّذين كلّ واحد منهما نقيض لشيء واحد، هما متناقضان أيضا. و الرّابع مستلزم لاجتماعهما بناء علي هذا الاحتمال، كما لايخفى.

و يمكن أن يبيّن هذه الملازمة، من دون التّوقّف علي تسليم هذه المقدّمة. و هوأن يقال لو كان لشيء واحد نقيضان أو أكثر، فهو نقيض لكلّ واحد منها بالضّرورة. و لنا مقدّمة صادقة، و هي أنّ النّقيضين لايجتمعان و لايرتفعان. فإذا فرضنا صدقه علي شيء، أو تحقق هو على موطن، فيجب أن لايصدقا عليه، أولا يتحققا فيه. فيلزم ارتفاع التقيضين لأن كلا منهما نقيض له، و قد ارتفعا جميعا عمّا صدقا عليه. و كذاإذا لم يصدق هو علي شيء، أو لم يحقّق فيه، يجب أن لايصدق، أولا يتحقّق واحدمنهما أيضا. لأنه لو تحقّقا جميعا، لزم اجتماع التقيضين. و فيه أي: في عدم تحقّق أحدهما ارتفاع التقيضين.

و ببيان آخر: لو كان لشيء واحد نقيضان، لوجب أن تنعقد منفصلة حقيقية من ذاك الشيء مع أحدهما، و منفصلة حقيقية أخري مع الآخر، مثل أنه لو فرضنا أنّب يناقضه ج و د، فتنعقد هنا قضيتان منفصلتان حقيقيتان: إحداهما الشيء إمّا بو إمّا ج، و الأخرى الشيء إمّا ب و إمّا د. و معنى الاولى أنّه لا يجوز أن يكون الشيءب و ج، و أن لايكون واحدا منهما، بل يجب أن يكون واحدا منهما دائما، و لايكون الآخر كذلك. و معنى التانية الشيء يجب ان يكون دائما إمّا ب و إمّا د، كما فصلناه فى الأولى. فإذا صدى علي شيء ب، فبحكم دائما إمّا ب و إمّا د، كما فصلناه فى الأولى. فإذا صدى علي شيء ب، فبحكم المنفصلة الأولى، يجب أن لايصدى عليه د، فيلزم ارتفاع ج و د كليهما عنه، مع أنّ من حكم التقيضين أنّه أذا ارتفع أحدهما، يجب أن يصدى الآخر، و هيهنا ليس الأمركذلك، فيلزم ارتفاع التقيضين. أحدهما، يجب أن يصدى الآخر، و هيهنا ليس الأمركذلك، فيلزم ارتفاع التقيضين. و إن لم يصدى عليه ب، يجب أن يصدى عليه واحدمنهما و يرتفع الآخر. و فيه

<sup>&#</sup>x27;. أي: «صدق ذلك الشيء الواحد».

<sup>ً.</sup> أي: «الشيء الواحد المفروض. - «او تحققه»، خ ل.

أيضا ارتفاع التقيضين.

و بوجه آخر: لو لم يكن نقيض الواحد واحدا، نفرض أنَّ نقيضه أكثر من واحد. و من حكم المتناقضين أن لايجوز ارتفاعهما و لااجتماعهما. و ينعقد منهما منفصلة حقيقيّة من جزئين. و إذا كان نقيض الواحد أكثر من واحد، ينعقد المنفصلة من ثلاثة أجزاءأو أكثر فيصير القضيّة مثلا في المثال المذكور. الشّيء إمّا ب و إمّا ج و إمّا د. و مناوازم هذه المنفصلة أن لايصدق دائما على شيء واحد، إلاّ أحد الأجزاء. فيجوز أن لا يكون زيد ج و لا ب، بل يكون د؛أولا يكون ب و لا د، بل يكون ج؛و أنلايكون ج و لا د، بل يكون ب. فعلى الأوكين يلزم ارتفاع التقيضين: إمّا ب و جو إمّا ب و د. لأنَّ المفروض أنّه نقيض لكلُّ واحد منهما. و على الأخير لو قلنا أنَّنقيض النَّقيض نقيض. يلزم منه أيضا ارتفاع النَّقيضين: و إلاَّ تكون المنفصلة المذكورةبالنَّسبة إلى الرَّفعين، و هما ج و د مثلًا، لامانعة الجمع و لامانعة الخلوَّءو بالنَّسبة إلىأحد الرَّفعين، مع المرفوع، و هو ب، مانعة الجمع لا الخلُّو؛و بالنَّسبة إلى الجميع، مانعة الجمع و الخلُّو، لو كان الرَّفعان غير متضادّين. و إلاّ تكون، بالنّسبة إلى النّلاثةمنفصلة حقيقيّة، و بالنّسبة إلى الإثنين، مانعة الجمع فقطً. أو تكون، بالتسبة إلىواحد من الرَّفعين، مع المرفوع، مانعة الجمع و الخلوُّ و بالتسبة إلى الرَّفعين، لامانعةالجمع و لامانعة الخلُّو و بالنَّسبة إلى الجميع، منفصلة حقيقيّة. على تقدير عدم التّضادّبين الرّفعين. أو إلى الرّفعين. مانعة الجمع لاالخلّو. و بالنَّسبة إلى الجميع، منفصلةحقيقيَّة.

و جميع هذه التقادير مخالف لما قرر في الميزان، لميزان الانفصال و تركبه من الجزئين، أو من الأكثر. مع أنه، لو فرضنا عدم التناقض بين التقضين، لا يكون التقيض إلا واحدا، لأنه حيننذ يصير القدر المشترك بين الأمرين نقيضا له، كما لا يخفي.

و بالجملة: لاشك أن كل مفهوم، إذا نسب إلى مفهوم آخر، تكون بينهماإحدي النسب الأربع؛و أن النسبة بين المتناقضين التباين الكلّي، و نقيض أحد المتناقضينالو لم يكن نقيضا للنقيض، فيكون النسبة بينه و بين الآخر إحدي من النسب، فلو كانت التباين الكلّي، فإمّا أن يكونا متضادين، أو متناقضين. فإن كانا متناقضين، ثبت المطلوب. و إن كان متضادين، فيجوز ارتفاعهما، إذا كانا ممًا يتصور لهما ثالث، كماهو المفروض.

قوله: «صاحب حكمة العين» ١٠/١٤.

أي: الكاتبيُّ القزوينيُّ.

قوله: »إنّا إذا أقمنا الدّليل«١١/١–١٠/١٧.

مثل قولنا العالم حادث أو مؤلّف، و كلّ حادث أو مؤلّف له محدث أو مؤلّف.

قوله: »كلاً من الموجودات«الخ ١١/۶.

أي: من المجرّدات المرسلة الجبروتيّة، و المنشأت الملكوتيّة، و البسائط العنصريّةو مركّباتها: من السّماويّات و الأرضيّات، و المعدنيّات، و التّباتات، و

الحيواناتغير الانسان. و المراد من الآفاق آفاق العوالم الطُّوليَّة، و العرضيَّة.

قوله: »و علامة الشّيء «الخ ١١/٨.

بل يماثله من وجه. و يغايره من وجه. لأنه لو ماثله من جميع الوجوه. حصلالترجيح من غير مرجّح، أو التّكرار و التّثنّي في صرف الشّيء.

قوله: »فلو لم يكن الوجود مشتركا «الخ ١١/١٠.

و ذلك لأن أمر المفاهيم منحصر في الوجود و العدم و المهيّة، و إذا لم يكنللوجود معنى مشترك بين الوجودات، لم يبق إلاّ سنخ العدم و المهيّة. و قد دريت أنَّالمهيّة، ذاتيّها، التّناكر و الاختلاف، كما أشار إليه سابقا بقوله: »لولا الوجود وحدةماحصلا «الخ'. و الحال أنَّ الموجودات بحكم قوله، تعالى: «سنريهم» الآية آيات له، تعالى. فلو لم يكن الوجود مشتركا بينها، لما كانت آيات له، تعالى. فلو لم يكن الوجود مشتركا بينها، لما كانت آيات له، تعالى. فلو لم يكن الوجود مشتركا بينها، لما كانت

فإن قلت: لادلالة للآية الشريفة على كون الموجودات آيات له، تعالى، بلإنما تدلَّ على إظهار آياته فيها.

قلنا: أوّلا لاشك أنّ كلّ ما يظهره الحقّ، من الآيات، يكون معلولا له، تعالى، فلو اقتضى المعلوليّة التّناكر و الاختلاف، لما جاز كونه آية له. و ثانيا

كذا بالاصل و لعل المراد: «لو لم يؤصل وحدة ما حسطلت / اذ غيره مشار كشرة أتت».

المسنريهم آياتنا في الافاق و في أانفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق: فصلت (٤١). ٥٣.

ليستالآفاق و الأنفس ظرفا للآيات، بل هي كالخارج و الذّهن. فكما أنّ معنى الموجود في الذّهن أو الخارج: ليس أنّهما شيئان، و الموجود فيهما شيء آخر، يكون فيهما، ككون المظروف في الظرف، بل معناه أنّ الثّيء الموجود فيهما مرتبة من مراتبهما، فكذلك هنا، فتدبّر!

قوله: «موافقة الوجود» الخ ١٢/١١.

أي: الكتاب التّدوينيّ موافق للكتاب التكويني الآفاقي، موافقة الوجود اللَّفظيّو الكتبيّ، للوجود العينيّ، و موافق للكتاب الأنفسيّ، موافقتهما للوجود الذّهنيّ.

و إنما جعل الكتاب التدويني بمنزلة الوجود الكتبيّ و اللّفظي معا، لأنه، إذا قرءالقرآن صار لسان القاري لسان الحقّ، فصار كالوجود اللّفظي، كما ورد: »يقول الله، بلسان عبده: سمع الله لمن حمده «. سيّما إذا كان القاري الإنسان الكامل. أو لأنه ظهر أولا بكسوة الألفاظ و العبارات، في مظهريّة الصّور المثاليّة للعقل الكلّي المسمّي بجبرائيل، ثمّ تنزل بصورة الحروف و الأرقام المكتوبة. و جعل الوجود الأنفسى ذهنيّامن جهة أنّ تعقّله بمنزلة الوجود الذّهنيّ للحق، تعالى.

قوله: «و الخامس أنّ خصمنا» الخ ١٣/١١.

قد جعل، قدّه، ما هو مناط الشّبهة، بعينه مناط الدّفع، لانّ الاشعريّ جعل معلوليّة، المكنات سببا لذهابه إلى الاشتراك اللّفظيّ، بتوهّم أنّه على تقدير

<sup>&#</sup>x27;. أي: «الذهن والخارج».

الاشتراك المعنويّ، يلزم مجانسة المعلول مع العلّة. فجعل، قدّه، المعلوليّة سببا لوجوب الاشتراك المعنويّ، من جهة لزوم السّنخية بين العلّة و المعلول؛ «قل كلّ يعمل على شاكلته » \. .

قوله: «و إن كان بعض مصاديقه» الخ ١/١٢.

و هو الحقّ، تعالى شأنه.

قوله: »فوق مالايتناهي بما لايتناهي «الخ ٢–١٢/١.

قال المحقّق الطّوس في شرح الإشارات:

»التهاية و اللا نهاية من الأعراض، التى تلحق الكمّ لذاته، و تلحق كلّما له، أو لشيء يتعلّق به، كميّة، بسبب تلك الكميّة: فمنها ما يعرض للكّم المتّصل، و هو تناهي العدد، و لاتناهيه. و منها ما يعرض للكّم المنفصل، و هو تناهي العدد، و لاتناهيه.

و المقدار نفسه، كما يمكن فرض لانهايته في الازياد: لانهاية المقادير، أعنى تزايد الاتصال، فقد يمكن فرض لانهايته في الانتقاص: لانهاية الأعداد، أعنى مراتب الانفصال.

و الشيء الذي له مقدار، كالجسم، أو عدد، كالعلل، ففرض النّهاية و اللا-نهاية فيه ظاهر. و أمّا الشيء، الذي يتعلّق به شيء، ذو مقدار، أو عدد، كالقويالتي يصدر عنها عمل متّصل في زمان، أو أعمال متوالية، لها عدد، ففرض

ا. الاسراء (۱۷)، ۸۴.

النّهاية و اللانهاية فيه يكون بحسب مقدار ذلك العمل، أو عدد تلك الأعمال. و الّذي بحسب المقدار يكون إمّا مع فرض وحدة العمل و اتّصال زمانه، أو مع فرض الاتّصال في العمل نفسه، لامن جيث يعتبر وحدته، أو كثرته.

فالقوي؛ بهذه الاعتبارات، تكون ثلثة أصناف:

الأوّل قوي يفرض صدور عمل واحد منها. في أزمنة مختلفة، كرماة. يقطع سهامهم مسافة محدودة، في أزمنة مختلفة. و لامحالة، تكون الّتي زمانها أقلّ أشدّ قوّةمن الّتي زمانها أكثر. و يجب من ذلك أن يقع عمل غير المتناهية، في زمان.

و الثّانى قوي يفرض صدور عملٌ ما منها، على الاتّصال. فى أزمنة مختلفة. كرماة يختلف أزمنة حركات سهامهم فى الهوا. و لامحالة، تكون الّتى زمانها أكثر أقويمن الّتى زمانها أقلّ. و يجب من ذلك أن يقع عمل غير المتناهية، فى زمان غير متناه.

و التّالث قوي يفرض صدور أعمال متوالية عنها، مختلفة بالعدد، كرماة يختلف عدد رميهم. و لامحالة، تكون الّتى يصدر عنها عدد أكثر أقوي من الّتى يصدر عنها عدد أقلّ. و يجب من ذلك أن يكون لعمل، غير المتناهية، عدد غير متناه.

فالاختلاف الأوّل بالشّدّة؛ و التّاني بالمّدّة، و النّالث بالعدّة «إنتهي كلامه.

إذا عرفت هذا، فنقول: قد ظهر أنّ المناط، في إطلاق اللّا متناهي الشّدّيّ في القوي، اللّواني هي مبادي الآثار، أن يقم أعمالها لا في زمان. فأن كان إطلاقه

على المبادي المجردة، بهذا الاعتبار، لا ينحصر اللا متناهي الشدّي في الواجب، تعالى، بل يشمل مطلق العقول الطوليّة و العرضيّة، بل التفوس الكليّة الالهيّة، البادية و الصّاعدة، من جهة أمريّتها، و الأفعال الصّادرة عنها، من هذه الجهة) الجنبة (، أي: الأفعال الحاصلة منها على سبيل الإبداع و الاختراع مباشرة، أو تسبيبا. و يرتفع التفاضل بينها من هذه الجهة، بل يكون التفاضل من جهة كمال الفعل و تماميّته، و لكن بالنسبة إلى الأفعال التّكوينيّة. فهي لاتتصف بالشدّة، لأنها صادرة عنها بالتسبيب، و عن القوى الجسمانيّة بالمباشرة. و هي لانقدر علي الأفعال الغير المتناهية، و إلاّ لزم وقوع الحركة لافي زمان.

و لو كان المراد من اللا متناهي الشديّ ما لا يتصور أشد منه، فإن كان المراد أله لا يتصور أشد منه، من جهة وقوع فعله، لا في زمان، فيكون جميع المبدعات بهذه الصفةو إن كان المراد لا يتصور اشد منه من جهة كمال الفعل و تماميته و اقدريّته، فهو ينحصر في الواجب، تعالى، و ان كان المراد لا يتناهي نوريّته و اشتماله علي نوريّة غير متناهية، فالمبدعات أيضا كذلك كمائبه عليه في الحاشية. و إن كان المراد ما لا يتصور أشد منه وجودا، و أثم منه نوريّة و ليس ماوراء وجوده وجود، فحينئذ ينحصر في الواجب، تعالى أيضا. و من هنا قيل: أن اللا نهاية الشديّة مستلزمة لللا تناهي الوجودي، و أن تكون المتصف بها غير محدود الوجود، صوف الإنيّة و مؤيّس الأيسيّات.

و إذا عرفت هذا فنقول: ما أفاده قدّه في الحاشية: من فرض الّلاتناهي

الشّدَيّ التّحتّي مطلقا بإطلاقه غير مستقيم. إذ اللا متناهي الشّدّيّ، قد عرفت انحصاره فيالواجب، تعالى، فلا يشمل التّحتيّة أصلا. نعم، هو ببعض الاطلاقات يعمّ الفوقيّة والتّحتيّة، و ببعض الإطلاقات لا يتصور فيه الفوقيّة، بل يكون جميع ما يتصف به، من حيث الاتصاف به، علي شرع سواء، و إن كان من جهة أخري، كليّة بعض ما يتّصف به للآخر، يتّصف بالفوقيّة، لكنّه ليس من تلك الجهة.

آللهم، إلاّ أن يقال: العلّة، لمّا كانت من جميع الجهات فوق المعلول و محيطة بهو جميع آثاره آثارها، كان لاتناهي المعلول، في أيّ شيء كان و بأيّ معنى أخذ، ظلّلاتناهي العلّة. فمن هذه الجهة يتصور –في اللاّتناهي– الفوقيّة و التّحتيّة أيضا.

و على تقدير جعل اللاًمتناهي بالمعنى الأعمّ. من الفوقيّة و التّحتيّة. فقد جعل قدّهالأقسام تسعة: حاصلة من ضرب ثلثة أقسام الفوقيّة في التّحتيّة.

و لكن يمكن أن يجعل الاقسام أكثر: بضرب كلّ واحد من الثلاثة في الثلاثة، ثم ضرب مجموع الاثنين، من الفوقيّة، في كل واحد منهما، من التحتيّة، ثم ضرب مجموع الاثنين في مجموع ثلاثة الفوقيّة في كلّ واحد من التّحتيّة، و كذا ضرب مجموع الاثنين في مجموع التّلثة في مجموع التّلثة. لكن لايوجد في الواقع مثال مجميع هذه الأقسام، بليتداخل بعضها في بعض. فلذلك أخرب عن باقي الأقسام غير التّسعة. و نحن قد عملناجدولا لما ذكره و وضعنا أمثلة الأقسام في خلالها.

بل الأقسام تسعة و أربعين: حاصلة من ضرب سبعة أقسام الفوقيّة في

<sup>ً .</sup> أى: «اللا نهاية التحيته».

السّبعةالتّحتيّة. و لو قيّدنا كلّ واحد من الثّلثة، بكونه بشرط الانفراد، أولا بشرط الانفرادعن الآخر، تضاعف الاقسام. و لكن لايكون لجميعها أمثلة مطابقة للوجود، و لذلك أضربنا عنه في الجدول.

وأمّا النّسبة بينالتّلنة، فباعتبارالمفهوم، لاملازمة بينها أصلاً، ويجوز انفكاك كلّ منها عنالآخر. ولكن بحسب التّحقيق، كلّما، تحقّق الشدّى تحقّق المدّى والعدّى ولاعكس. وبينالمدّى والعدّى، على مذهب الحكماء أعنى على أصول المشائين منهم، تلازم فيالوجود، ولكن، على مذاق القائلين بحدوث العالم، لاملازمة بينالمدّى والعدّى. بل يجوز تحقّق العدّى بدوناللّدى، كما في الافلاك بناء على حدوثها وأبديّتها، و تحقق، المدّى بدون العدّى، كما في العناصر الأربعة، بناء على أزليّة كلّيّاتها سيّما المنفعلة منها، بناء على تخصيص الأثر بالفعل، لامطلق الأثر، حتى مثل القبول والانفعال، فيشمل الهيولى أيضاً.

ثم أن المذى والعدى و الشدى قدتلاحظ بالنسبة إلى الآثار الصادرة عن النشئ المتصف بها: فما يكون الأثر الصادر منه الذى من شأنه الوقوع فى الزمان، فى اللازمان، يسمى باللامتناهى العدى. ومايكون عدة آثاره الصادرة منه، غير متناهية عدة يسمى باللا متناهى العدى. ومايكون مدة إفاضاته، و تحقّق إجاداته غير متناهية، يسمى باللاى. وقد تعتبر بالنسبة إلى ذات الشئ،وحال نفسه، من جهة لاتناهى وجوده، وعدم محدودية، وأزلية بقائه، أو أبديته وعدم محصورية كمالاته او نعوته، فيسمى مايكون شدة وجوده غير متناهية باللا متناهى الشدى

وما يكون وجوده أزليًا وأبديًا أو أبداً فقطً، باللامتناهى المدّى، من جهة استمراد بقائه ووجوده أزلاً وأبداً أو أبداً فقطّ، بالتّسبة إلى وجوده فى الأبد الآباد، و ما يكون عدّة صفاته وكمالات غير متناهية، باللامتناهى العدّى.

والواجب، تعالى، غير متناهى الشدّى والمدّى والعدّى، بجميع معانيها، بل فوق مالايتنهاى بالايتناهى كذلك ... والعقول الكلّية متصفة بجميع تلك المعانى، إلا بمعنى واحد للشدّى، وقد عرفته فيما سبق منالكلام. والتفوس الكلّية البادية والصّاعدة أيضاً متصفة بالمدّى والعدّى، بجميع معانيها، إلا بالمعنى الذى ذكر للعدّى أخيراً، لوكان المراد الاتّصاف بالكلمات الغير المتناهية دفعة، لا تدريجاً، وإلا فهى متصفة بها، من حيث مظهريتها للأسماء والصّفات الغير المتناهية للله، تبارك و تعالى. والهيولى الأولى وساير الموجودات الأزليّة، على رأى المشّائين، متصفة بالمدّى والعدّى القبول والانفعالى في الأزمنة الغير المتناهية في العدّى. \_ ولكن اتّصاف العناصر، أي: كلّياتها بهما لايحتاج إلى ذلك التّعميم، سيّما بالنّسبة إلى الفاعلة منها، وغير متّصفة بالشدّى و بأى معنى كان.

فلو، لاحظنا، فيالضّرب وتحصيل الأقسام، معناى الشّدّى والعدّى والمدّى، والمدّى، وأضغناها إلى مامرّ سابقاً، تضاعف الأقسام أيضاً تضاعف الأقسام أيضاً، وزادتت على ماسبق بكثير لكنّا تركناها للاختصار وكذلك، لوأردنا بكلّ واحد من العدّى والمدّى والشدّى اللّا بشرط وبشرط لا، تضاعف الأقسام بسببها، إلّا أنّ بعض أقسامها غير موجود و بعضها متداخل فلذلك تركناها، فتدبّر.

والجدول الذي عملناه، المشتمل على تسعة وأربعين قسماً، الحاصلة من ضريب سبعة أقسام الفوقيّة فى السّبعة التّحتيّة هكذا: {راجع الجدول المقابل} قوله: «وفى عَين محدوديّة ظُلاً وفيئاً »الإ٢/١٢-٣.

إشارة إلى إرجاع التشكيك الخاصّى إلى الخاص الحاصّى. وبيانه: أنَّ المصنّف، قدّه، اختار مذهبالفهلويين من الحكماء، الذَّاهبين إلى أنَّ الوجود ذومراتب متفاوته، ودرجات متفاضلة.

واعتراض عليهم: بأنه يلزم من هذاالقول أن يصيرالواجب، تعالى، محدوداً، من جهة أنه، كباقى المراتب، مرتبة منالوجود، ومحاط بالوجودالمطلق، الشامل له ولغيره، من المراتب. وأن يكون المطلق المحيط به أولى بالواجبيّة منه، تعالى، من جهة إحاطته به وبغيره.

فأراد، قدّه، دفع هذا الاعتراض: بأنّا، وإن ذهبنا، وفاقاً للفهلويين من الفلاسفة، إلى أنّ الوجود ذو مراتب متفاوته، إلّا أنّا لمّا جعلنا بض مصاديقه، وهوالواجب، تعالى، فوق مالايتناهى بما لايتناهى، و جعلناه أصلاً و شيئاً، و باقى المراتب ظلّاً وفيئاً. فقد رجع الأمر إلى أنّ المطلق اللا بشرط، هوالواجب، تعالى، والباقى أفيائه وأضوائه وأظلاله. وعليه فلايلزم المحذورات المذكورة أصلاً، كما لايخفى. وبالجملة هو، قدّه فى بادى الأمر، وإن وافق المهشور، إلا أنه، بعد وضوح الحق وسطوع نور البرهان من أفق البيان، يصر بما هو الحق الصراح، والقول الصحاح.

قوله: «عن المبدء الموجود» الخ ٤/١٢.

التَّقيد بالموجود، لأنَّه اللازم من فهم أنَّه معدوم، وإَّلا لمَّا كان العدم عنده مساوقاً للتَّفي، فالــَلازم نفي المبدء مطلقاً.

ويكن أن يكون التخصيص لأجل أن القائلين بثبوت المعدومات الأزليّة، لا يجعلون العدم مساوقاً للتّفى، فلايلزم من نفى الوجود، عندهم، نفى المبدء مطلقاً. ولمّا لم يبيّن بطلان مذهبهم بعد، جعل اللازم منه نفى المبدء الوجود، لانفى المبدء مطلقاً، فنديّر!

قوله: «تعالى عمّا يقول الظّالمون» الح١٢/٨.

إثما لم يصرّح بما هوالمحذور في هذالشق، كماصرّح، به، فيما لوفهمنا منه أثه معدوم، لأنَّ المحذورفيه أشدً. إذ، على هذا الفهم الفاسدالكاسد، يلزم أن يكون المبدء نفياً صرفا وليساً محضا. لأنَّ القائلين بثبوت المعدومات، أيضاً لاينفون إطلاق الذات الشّئ على المعدومات.فلو جعلنا مبدءالكلّ لاشيئاً صرفاً، لزم أن يكون أدنى مرتبةً من المعدومات الصرفة.

قوله: «بعنوان إجراء أسمائه الحسنى في الأدعية «١٠/١٢.

إنّما قيّده بذلك، حتّى لايقال: أنّ أسماءالله توقيفيّة، ولعلّه، لم يجوز الشّرع من إطلاق هذه الأسماء وإرادة المعانى المعهودة. أو لأنّ استعمال تلكالأسماء، فىالأدعية الأوراد، تمّا لايمكن إنكاره. وقد يصير واجباً شرعاً كما فى إطلاق الّرب والرّحمن والرّحيم والمالك، والأسماء المذكورة فى سورةالتّوحيد، وسائر السّور المتلوّة في القرائة، أو القرآن \_ بسبب النّدر وشبه، بأن يجب قرائة القرآن بسبب النّدرو نحوه، ولخصوص العالِم بمعانيها. أو اختار المصلّى قرائة السّورة، الّتى فيها هذاالسم، مثل سورة الجمعة وغيرها من السّور. وكذا بعض الأدعية الواجبة، في بعض المقامات والحالات، أو الأعية المستحبّة. فإنّ التّوجه إلى معانى تلك الأسماء والالتفاوت إليها، لولم يسلّم لزومه مطلقا، فلاريب في لزومه في بعض الصّور أو لزوم تربّب الأثر المنظور من الدّعاء عليها. وحينئذ إن فهمنا منها ما أفاده، قدّه، فقد جاء الاشتراك و لوازمه، من السّنخيّة بين العلّة والمعلوم وغيرها. وأن لم نفهم ذلك، بل فهمنا نقيضه، لزم تعطيل العالم من المبدء العالم، بل مطلقاً. لأنّ الجهل المطلق مساوق مع العدم. لأنّ العلم المطلق من لوازم الوجود المطلق، وعوارضه الذّائيّة السّارية بسريانه، فيكون نفى مطلق العلم عن شئ مساوقاً لنفى مطلق الوجود عنه وإن لم نفهم شيئاً لزم التعطيل.

قوله:«فعطّلوا العقول»الخ١١/١٢.

إن قلت: الــُلازم مُمَّا أفاده تعطيل العالَم من المبدءالموجود، أو تعطيل العقول عن المعارف، فلم جعل المحذور الأمر الأخير؟

قلنا: لأنَّ القائلين بالاشتراك اللَّفظي لم يذهبوا إلى باقىالاحتمالات، بل غاية ما يمكن أن يلزموا به، هو تعطيل العقول، كمالايخفي، فلذلك خصّه به.

قوله: «كثير من المعاصرين »الخ١٢/١٢ - ١٣.

الظَّاهِرُ أَنَّ مُرادِهُ الشَّيخيَّةِ، وفي كلمات من سبقه أيضاً إيماء إليه. كما في

بعض الشروح لفصوص الفاراتي، وغيره.

قوله: «من باب اشتباه المفوم »الخ١٣/١٢.

أى اشتباه وحدة المفوم والاشتراك، في الاندراج تحته، بالاتّحاد فيالأحكام المصاديق، والاتّصاف بصفاتها و آثارها ولوازمها.

قوله: «لأنَّه من باب تجنيس القافية» الخ١/١٣.

قد ذكرنا شرحه فيما سبق، فراجع إليه!

### في زيادة الوجود علىالمهيّة

قوله: «غررفي زيادة الوجود »الخ٢/١٣.

هذه المسألة، أيضا، من مهمّات المسائل، و يتوقّف عليها كثير منها، بل مسألة أصالة الوجود، وغيرها، من المسائل أيضاً يبتنى تحقيق هذه المسألة. لأنه لوكان الوجود عين المهيّا المتخالفة بالذّات، لم يتحقق سنخ الوجود، حتى يكون متأصّلاً، أو أمراً اعتباريًا، كما لايخفى، فلاتحصل وحدة. ولايمكن الذّهاب إلى مذهب الفهلوييّن، ولاغيره، من المسائل المبتنية على أصالة الوجود، أو تحقّق أمر آخر غير المهيّة، يعبّر عنه بالوجود.

وإنّما لم يذكر، قدّه، كونها من المهمّات: إمّا لأجل كونها تفريعاً على المسألة السّابقة ومن ملحقاتها، كما يرشد إليه تعبير المحقّق الطّوسى، قدّه، بقوله، بعد إثبات الاشتراك، فيغاير المهيّ: وإمّالاستفادته تمّا أفاده في السّابق؛ وإمّا لعدم توقّف إثبات سائر المسائل عليها، بعد إثبات الاشتراك المعنويّ، كمالا يخفى فتأمّل!

قوله: «بمعنى أنّ المفهوم من أحدهما »الخ٣/١٣.

أى: ليس المراد من الزّيادة الزّيادة في الخارج. لأنّ المحقّقين من الحكماء، القائلين بالزّيادة، لم يذهبوا بالزّيادة عينا، وإن نقل عن بعض من الاتحصيل له،

الذّهاب إلى ذلك، كما نسب إلى طائفة من المثنائين. بل إنّما ذهبوا إلى الزّيادة في التّصور، بل في حاق التّصور، بالتّعمّل الشّديد والتّكلّف البالغ. فإنّ الأشعري، لوكان قائلا بهذا القول، فلايكون عليه غبار أصلاً. بل المراد منه الإتّحاد ذهناً وخارجاً، بمعنى إنّحاد مفهوما مع الاختلاف بينهما في صرف اللّفظ الموضوع، فهما من قبيل الألفاظ المترادفة.

قوله: «ولكنّ العقل من شأنه »الج ٤/١٣.

لأنه من عالم الأمر والقدرة \_ «قُل الرَّوُح مِنْ أَمْرِ رَبَّى» فله اقتدار. لايكافيه اقتدار. إَلا بارثه ومبدئه، فإنَّ اقتدار ظلَّ اقتدار بارثه.

قوله: «بنحو عدمالاعتبار »الخ٧/١٣.

وذلك، لأنّ الذّهن، و إن كان له اقتدار اعتبار عدم كلّ شئ، حتى عدم نفسه، إلّا أنّه في المقام، لو اعتبر عدم المهيّة، لم يتمكّن من إثبات الوجودوالحكم ويعروضه لها، من جهة استلزامه اجتماع النّقيضينِ لحاظاً. وكذا لم تكن المهيّة، حيننذ ملحوظة، من حيث هي هي، كما هوالمفروض. بل يلزم دخول العدم في حدّ ذاتها، أوملحوظاً معها من حيث هي هي، فتدبّر!

قوله: «و إن كانت بالحمل الشّايع الصّناعي وجوداً »٩/١٣.

أى: بالحمل الذى، ملاكه الوحدة فى الوجود و الاختلاف فىالمفهوم. يسمى بالشايع الصّناعى لشيوعه فى العلوم والصّنايع.

۱ - الاسراء (۱۷)،۵۸

وإنّما قال هو بذلك الحمل: وجود، مع أنّه به موجود، لا «وجود» إشارةً إلى بساطة مفهوم المشتق، واتّحا الوجود مع الموجود حقيقة، أو إلى أنّ الموجود بالحقّ والحقيقة هوالوجود، دون غيره.

قوله: «يكفيه نفس شيئية المهية »الز١٠/١٣.

أى: شيئيتها الذّهنيّة، التى هى وجودها الذّهنى حقيقة، من جهة مساوقة الوجود معالشيئته. أو كون المهيّات وجودات خاصّة ذهنيّة. أو نفس شيئيتها الملحوظة فى الذهن، مع قطعالنّطر عن وجودها الذّهنى والحنارجيّ، وإن كانت فى الواقع ونفس الأمر فى الذّهن مخلوطة به، بل هذا اللّحاظ فى الحقيقة نحو من الوجودلها.

قوله: «لاخارجياً »الز١١/١٣.

لأنه، لوكان العروض خارجاً يكون التَركيب بينهما انضاميًا. ولاشك في اقتضائه وجود المعروض، في ظرف العروض، كما هو مقتضى قاعدة الفرعيّة.

قوله: «السلب المعهود بين القول»الج١٢/١٣.

أى: سلب الوجود عنالمهيّة.

قوله: «ولايصّع سلبها» الخ١٤/١٣.

وذلك، لأنَّ سلبالشَّئ عن نفسه محال وثبوته لنفسه واجب، وإَلا لزم اجتماع التقيضين.

قوله: «أي مايقرن بقولنا لأنّه» الح١٥/١٣-١٤.

المراد به الواسطة في الإثبات. الّتي هي أعمّ من الواسطة في التّبوت. ومبائن مع الواسة في العروض عند أكثرهم.

قوله: «وغير المغفول» الخ ۴/۱۴.

الغير الاول مضاف إلى المغفول، وهو مبتداء، والنّانى خبر عنه، والمغفول صفته. أى: الأمر الّذى ليس بمغفول، و يكون ملتفتاً إليه، وهي المهيّة غير الأمر الّذى هو مغفول عنه، وهو الوجود.

قوله: «حملاً أوليًا »الخ ٤/١٤.

وذلك. لأنّ المفروض اتّحاد جميعالمهيّات والمفاهيم معمفهوم واحد. والمتّحد مع المتّحد متّحد. والحمل الاوّليّ مناطه الاتّحاد في المفهوم، فيلزم ما أفاده، قدّه.

قوله: «وعلى هذا التّقرير»الخ٧/١۴.

المراد به ما أفاده، قدّه: من أنّ اللّازم على هذالقول الاتّحاد بين الأشياء، فى مقام شيئيّتها المفهوميّة، لامجّرد الاتّحاد فى الوجود. وأنّ اللّازم من هذالقول أن يكون حمل الوجود عليها وحمل بعضها على بعض، أوليّا. فإنّ المحقق اللّاهيجّى، قدّه، اعتراض على المبتين للاشتراك المعنوى، والزيادة ــ وإلزامهم على النّافين: بلزوم اتّحاد المهيّات، على هذاالقول، أوعدم انحصار أجزائها ــ بعدم الاستبعاد فى هذا المحذور، بناءً على مانسب إلى جماعة من الصّوفيّة من وحدة الوجود.

وأجاب عن هذا الاعتراض: بأنَّ مانسب إلى الجماعة طُورٌ. ماوراء طور

<sup>&#</sup>x27; - أي: «الزام المثبتين».

المقل فإنّ المفهوم ممّا أفاده، قدّه، أنّ أصحاب القول بوحدة الوجود ذاهبون إلى وحدة الموجودات، من جهة اتّحادها مع وجود واحد في مقام شيئية ماهيّاتها، لاوجوداتها فقطّ، حتى يصيرالهذور على مذهبهم ماهو المحذور على مذهبالأشعريّ، مناتّحاد الماهيّات. فإنّه، لوكان لازم القول بوحدة الوجود الاتّحاد في مقام شيئيّة الوجود، الاشبئيّة المفاهيم، لايلزم ما ذكره منالهذور على قولهم، لجواز انتزاع مفاهيم مختلفه عن وجود واحد، كما هوكذلك، ولو بناء على نفى اتّحاد الوجود أيضاً.

فرد عليه، قدّ: بأنَّ المحذور على مذهب القائلين بنفى الاشتراك، والقول بالعينيّه، هوائحاد الأشياء في مرتبة شيئيّة المهيّة، والحمل الأولىّ. والمحذور على مذهب الصّوفيّة الاتّحاد في رتبة الوجود، والحمل الشّائعالصّناعي، فلايكون المحذور على القولين واحدا، حتى يحتاج إلى تجسّم الجواب: بأنَّ ما ذهب إليه الصّوفيّة طورورا، طور العقول.

وأمّا بيان أنّ ماذكروه إنّما هو ذلك المقام فقطّ: فلان القائلين بوحدة الوجود الحققون منهم ذهبوا إلى أنّ الوجود الحقيقيّ، وماهوالمنشأ لانتزاع الموجوديّة،من دون حيثيّة تقييديّة ولا تعليليّة،واحد، والباقي أفيائه وعكوسه وأظلاله.

وطائفة منهم جعلوا الكثرة كثانيّة مايراه الأحول، بالنّسبة إلى الحقّ، تعالى،

<sup>&#</sup>x27; -- «فبأن»، خ ل.

من جهة إندكاك جبال إتيتها بالتسبة إليه، تعالى. وجعلوا نوره الفعلى، مع سريانه في كلّ شئ، بالتسبة إليه ظلّ لا وفيئاً بل في الحقيقة ممحوقا، ولاشيئا. وذهبوا إلى أنّ حقيقة الحق، تعالى، الوجود المطلق الله بشرط، المنزة عن الاتحاد والمجانسة مع المقيدات، المحمتع مع التعينات، لامن جهة حقيقته، بل من جهة ظهوره سريان نوره. فعلى هذا القول لايلزم محذور أصلاً.

وفرقة أخرى منهم تشابهت أقوالهم تشتّت كلماتهم، من جهة اختلاف حالاتهم في السلوك، وصدور الكلام منهم، في حال الجذبة والفناء \_ يظهر من ظاهر أقوالهم القول بأنّ وجود الحقّ كلّى طبيعيّ سارٍ في جميع الموجودات، وأن ليس فيالدار غير ديار. وعلى هذا القو أيضاً لايلزم اتحاد الأشياء، لافي مرتبة شيئيّة المفهوم، ولا في مرتبة شيئيّة الوجود. أمّا في مرتبة المهيّة، فلأنهم جعلوا الكلّي الطبيعيّ الوجوديّ السّاري في الموجود، فلأنهم لهم يذهبوا إلى اتحاد الموجودات مع الكلّي غير معاوا حد بالشّخص بل مع الكلّي الطبيعيّ. ومعلوم أنّ الاتحاد مع الكلّي غير ملازم لاتحاد الأشخاص التشخصات. أللهم إلا يجعل الكلّي عينالتشخصات أيضاً ويجعل الكلّي عينالتشخصات غير مختلفة أصلاً.

وفرين آخر يجعلون، فى ظاهر القول، وجود الحقّ واحداً بالشّخص، ومع ذلك يجعلونه عين كلّ شئ. وسارياً فى كلّ ذرّة وفيئ، تعالى عن ذلك. وعلى هذالقول، وإن لزم اتّحادها. فى مرتبة الشّينيّة الوجوديّة، إَلا أنّه، لايلزم اتّحادها فى مرتبة الشّينيّة الماهويّة. فإنّه، كما أنّ الوحدة الشّخصيّة للواجب، تعالى، لاتنا فى انتزاع المفاهيم الكثيرة، الكماليّة، منه، تعالى،كذلك لاينا في انتزاعها عن الموجودات ولو مع اتّحادها مع وجودالحقّ،تعالى.

وبعض منهم، لغلبة الوحدة عليهم، لايرون غيرالحقّ وصفاته وأسمائه شيئاً. أصلاً. لا أنّهم يرون الأشياء، ويقول باتّحاد معالوجود الواحد.

فعلى جميع الأقوال فى وحدة الوجود. لايلزم ماأفاده صاحب الشوارق قدّه. نعم إنّما يلزم ما ذكره، لو قيل بوجود المهيّة لله، تعالى، واتّحاده، بوجوده ومهيّة مع وجود الأشياء وماهيّاتها، ولم يقل بذلك، فيماأعلم، أحد.

قوله: «لأنَّ ماقالوا»الخ٩/١۴.

أى: ماقالوا من وحدة الوجود، فإنما هى فى مقامالوجود الحقيقى للماهيّات، بمعنى أنهم ذهبوا إلى اتّحاد وجودها مع وجودالحق، على ما نسب إلى ظاهر أقوالهم، لا اتّحاد المفاهيم والماهيّات.فلايكن للصّوفية، بناءً علىالقول بوحدةالوجود، التزام اتّحادها فى مرتبة شيئية مفاهيمها وماهيّاتها.

قوله:«كان لها جزء آخر موجود»الخ١١/١۴.

أمّا لزوم أن يكون لها جزء آخر، فلاقتضاء الكلّية ذلك. إذلايتحقّق الكلّ إلا مع وجود جزئين، أوأكثر، ولايتحقّق بدون التركّب من الجزئين، أو أكثر، ولايتحقّق بدون التركّب من الجزئين، اذهوا أقلّ مراتب الأجزاء، والتركيب منها.

وأمًا لزوم كون جزئه موجوداً. فلما أشار إليه، بقوله:«لامتناع تقوّم

۱ - أي: «التركب من الجزئين».

الموجود» الخ.

قوله: «فيمتنع تعقّل مهيّهٔ»الخ١٣/١۴.

وذلك، لأنَّ تعقّلها متوقّف على تعقّل الأمور الغير المتناهية ومادامت النّفس بدنىً الوجود لاتتمكّن من ذلك.

فإن قلت: بناءً على قدمالنفس، لامانع من تعقّلها للأمور الغير المتناهية، في الأزمنةالغير المتناهية، في الأزمنةالغير المتناهية. وبناءً على حدوثها، فهى، وإن لم تكن قادره على تعقّلها دفعة لكنّها قادرة على تعقّلها تدريجاً، ولو في المستقبل من الزّمان، من جهة كونها روحانيّة البقاء، أبديّة الوجود.

قلت: بناءً على جميعالأقوال لاتتمكن، على هذا التقدير، على تعقّل مهيّة من الماهيّات بالكنّنه. لأنّة ا وإن تمكّنت، على تقدير قِدَمها، على تعقّل الأمور الغير المتناهية في الأزمنة الغير المتناهية، إلا أنّها، في هذا الفرض، لايمكن دخول هذه الامور الغير المتناهية في الوجود مطلقاً، حتى تقدّر النّفس على تصوّرها. لأنّ جميع هذه الأمور، لها وجود غير وجود الأجزا، فيكون الوجود جزئه أيضاً. فتحتاج في تصور ألى تصور أخر، فتأمّل.

وعلى تقدير أنَّ لايكون للمجموع وجود آخر، فدخول هذه الأمور، الغير المتناهية، فىالوجود غير ممكن أيضاً. لأنه يلزم من فرض وجوها عدم وجودها، كما لايخفى. وأمّا على تقدير حدوثها وبقائها أبداً. فعدم اقتدارها على تصور الأمور الغير المتناهية دفعة مورد للتسليم، واقتدارها تدريجاً، فىالازمنة المستقبلة، غير نافع أصلاً: أمّا أولاً فلأله على ذلك التقدير يجب أن لا نقتدر على تصور شئ بالكنه، مادمنا متملّقين بالبدن، مع أنه مخالف للبدية. وأمّا ثانياً فلأنّ اقتدارها على تصور الامور الغير المتناهية في الأبد، بتمامها وأجمعها، مبنى على انقطاع الابد والامور التي التوجد فيه تدريجاً. وانقطاعه مستلزم لعدم اقتدارها على ذلك، مع أنّ التّصور الاكتناهي، المبنى على التسلسل الهال محال.

قوله: «وكون هذا تسلسلا»الخ ۱۵/۱۴.

اعلم أنَّ التَّسلسل عبارة عن وجود الأمور المتناهية. إمَّا دفعة، أو تدريجاً أو عدم وقوف تقرَّرها على حدّ. وهو على أقسام.

لأنَّ تلك الامور إمَّا أن تكون متحققة،متمايزة بالفعل: دفعة أو تدريجاً. أولا. وعلى الأول، فإمَّا أن يكون تمايزها فى الوجود، أو فى التّجوهر. وعلى التّقادير، إمَّا أن تكون مترتّبة، والتَّرتب، إمَّا أن يكون وضعيّاً. أو عقليّاً. وعلى التّقادير، إمَّا أن تكون مجتمعة فى الوجود الذّهنيّ أو الخارجيّ، أو غير مجمتعة فيما. والوجود الذّهنيّ أو الخارجيّ، أو غير مجمتعة فيما. والوجود الخارجيّ.

وعلى الثّاني، أعنى عدم التحقّق بالفعل، إمّا أن يتوقّف تحقّقها، علىالاعتبارات الفير المتناهية، أولا. وعلى التّقادير، إمّا أن يكون التّوقّف في طرف الوجود، أو طرف العدم. والعلل المترتّبة، إمّا أن تكون داخليّة، أو تكون خارجة عن القوام. والوجود أيضاً، إمّا أن تكون فى طرف الأول، أو طرف الأبد. وجميع هذه الأقسام باطل، عند المتكلّمين، إلاّ التسلسل فى الأمور الاعباريّة، والتسلسل اللّايَقفى، وعند الحكماء صحيح، إلاقسم واحد، وهوالتسلسل فى المور المتناهية المترتّبة المجتمعة فى الوجود النّفس الأمرى، ذهناً أو خارجاً.

وإذا عرفت هذا، فنقول: قوله: «وكون هذا التسلسل» الخ: أى تسلسلا ممتنعاً عندالحكماء. فأنه، على تقدير وجود تلكل الأجزاء خارجية، أيك موجودة فى الخارج بوجود متعددة، ولو بوجود أمور أخرى، متعددة، موجودة بحيالها، مثل المواد والصور، كما شيشير إليه متكون مترتبة ومجتمعة فى الوجود. أمّا اجتماعها فى الوجود فلأنّ الكلام فى أجزاء المهيّات الموجودة بالفعل، ومن المعلوم أنّ جزء الموجود موجود. وأمّا تربّبها، فلأنّ المفرض أنّ تلك الأجزاء خارجية، والاجزاء الخارجية منحصرة فى المواد والصور، أو ما هو بمنزلتها وحديث توقّف كلّ واحدة منهما على الأخرى، على وجه غير دائر، على السنة المشاء منهم دائر و على تقدير عدم الانحصار فيما ، لزوم الافتقار بين أجزاء المركبات الحقيقية الخارجية، تما تطابقت عليه الانظار ودلّت عليه نتائج الأفكار. مع أنّ المفروض أنّ المغروجود، وتوقّف الموجود على الوجود، تما لايعتريه شك وريب، هذا!

قوله: «وأمّا أن كانت أجزاء عقليّة »الز١٤/١٤.

في الاجزاء العقليّة وكيفيّة تركّب المهيّة عنها أقوال، سيجئ تحقيقها في محلّه.

<sup>&#</sup>x27; - أي: «في المواد والصور».

والمرضى منها، عند المنصنف، قدّه، كونها متحده فىالوجود الخارجّى، متعدّدة فى الذّهن،ممتازة فى نفس الأمر والواقع: فى مقام تجوهر ذواتها، وماهيّاتها.

ولمّا كان هنا مظنّة اعتراض، وهو أن يقال: لزوم التسلسل على تقدير كون الأجزاء خارجيّة مسلّم. لكنّا لانسلّم أنّها خارجيّة، بل الحقّ أنّها ذهنيّة. لأنّ المروض أنّ الجزء وجود، وهو أمر اعتبارى عند الأشعرى، لا تأصّل له أصلاً. وإذاكانت الأجزاء ذهنيّة، فلايلزمالتسلسل المحال . لأنّها على هذا التقدير متحدة في الوجود، متغايرة بالاعتبار، والتسلسل في الأمور الاعتباريّة جائز، لأنه ينقطع بانقطاع الاعتبار.

فأجاب: بأثه، بناء على أصالة المهيّة واعتباريّة الوجود، لو كانت تلك الأجزاء عقليّة، فالمختار، وإن كان أنّها متّحدة في الخارج، وموجودة بوجود واحد سواء كانت أجزاء الماهيّات المركّبة، أو البسيطة حو لكنّها بناءً على هذالقول متمايزة في مقام تجوهر ذواتها، وتحقّق ماهيّاتها مطلقاً: بسيطة كانت المهيّة المركبة عنها في الخارج، أم كانت مركّبة فيه. لأنها لو لم تكن ممتازه في حدّ تجوهرها، لما جاز سبقها على الكلّ المركّب عنها، و على وجوده بالتّجوهر، مع أنهم متطابقون على ذلك. وإذاكانت متمايز في نفس الأمر متقرّرة فيها لا باعتبار المعتبرو فرض الفارض، فيكون التسلسل في الأمور الواقعيّة الن،س الأمريّة، فيكون مُحالاً عند الحكيم، والمتكلّم، كليّهما.

قوله: «سبقها بالتَّجوهر»الخ١/١٥.

قدمر أن المراد منه، بناء على أصالة المهيّة، السّبق باعتبار تقرّر الماهوى، وجوهر ذات الشّئ وحقيقته. وسبق الاجزاء على الكلّ، باعتبار قوام الذّات وتجوهر المهيّة، تمّا لا شبهة فيه. وكذلك سبق المهيّة على الوجود، بناء على أصالتها عندهم.

فإن قلت: لانسلَم تميّز الأجزاء الذّهنيّة في المهيّات البسيطة، في نفس الأمر وإلاّ يلزم خرق وحدتها و بساطتها الخارجيّة، سيّما على مذاق القائلين بأصالة المهيّة.لأنّ الوجود تابع لها في الوحدة والكثرة، فلوكانت تلك الأجزاء ممتازة في نفس الأمر وفي حدّ تجوهرها يلزم أن تصيرموجودة بوجودات متكثّرة عيناً.

قلت: لاشك أن أبراء البسائط الحنارجيّه، المركّبة عقلاً، ليست اعتباريّة محضة، وإلاّلجاز اعتبارها في البسائط الذّهنيّة أيضا. وإذاكانت متقرّرة واقعاً يلزم التسلسل المستحيل، وإن لم نقل بكثرة وجوداتها في الحنارج. وأمّا استلزام تميّزها بحسب المهيّة، لتكثّروجوداتها الحنارجيّة، فيمكن نفيه، على القول بأصالة المهيّة، بعمنى استلزام كثرةالمهيّات، وتعدّدها لتعدّد الوجود مطلقاً. بل كثرة الوجود تابعة لكثرة المهيّة، لاأنه،كلّما تعدّدت المفاهيم، لزم تعدّد الوجودات.

فإن قلت: فعلى هذا لايتّم قوله، قدّه، فيما سبق: «لولم يؤصّل وحدة ماحصلت» إلى قوله:«ما وحدّ الحقّ ولاكلمته ولاصفاته» الخ، لجواز تعدّد مفاهيمالصّفات، مع وحدة وجودها عينا.

قلت: المحذور، فيما سبق، لايتوقّف على ما ذكر. لجواز أن لاتكون كثرة

المهيّة، مطلقاً. ملازمة لكثرة الوجود، إلاّ أنّ انتزاع المفاهيم المتعدّدة من الوجود الأحدى، المبسوط على تقدير أصالة المهيّة، ممّا لا يعقل أصلاً. لأنّ الكلام في صفات الواجب بالذّات، الذي هو واجب من جميع الجهات، وبسيط محض ساذج. فلو لم تكن حقيقته المقدّسة من سنخ الوجود السّاذج، امتنع اتّحاد صفاتها المقدّسة مع ذاته الوجوبيّة، كما لايخفى. مع أنّ هذا الجواب إنّما ذكرناه من قِبَلِ القائلين بأصالة المهيّة ولانبالي أن يرد عليهم الإشكال مطلقاً. فتدبّر!

قوله: «وأمّا في ماهيّات المركّبات الخارجيّة فهي عين»الخ١٣/١٥.

يعنى على تقدر كونالوجود جزء للمهيّة، وأن يكون، هو،الأصيل فىالتّقرّر، وإن لم يلزم التّسلسل فى الماهيّات البسيط، إلاّ أنّه يلزم فى المركّبات، بالبيان الّذى مرّ ذكره. وهذا يكفى فى امتناع الجزئيّة، لأنّ مايلزم من فرض وجوده المُحال، ولو فى موضع مّا، فهو مُحال. لأنّ طبيعة الُحال تتحقّق بتحقّق فردمًا منها، وإن لم يتحقّق باقى أفرادها.

قلت: المراد من التّحقّق لزوم المحال، أو تحقّقه فرضاً. وعلى تقدير مّا.وهذا لاينال في الامتناع والمحاليّة. فتدبّر!

# فى أنَّ الحَقَّ، تعالى، إِنَّيَهُ صِرْفَهُ قوله:«يقلا حقّ للقول المطابق»الخ۴/۱۶.

أقول: الحقيّة والصّدقيّة كِلتاهما وصفان للقول والعقود الذّهنيّة، إلاّ أنّهما يوصفان بالحقيّة،منحيث مطابَقيّتهما(بالفتح) للواقع، وبالصّدقيّة منحيث مطابِقيّتهما(بكسر)له. فإنّ المطابقيّة منالطّرفين.

وزعم بعضهم: أنَّ الحقَّ وصف للواقع، والصدق للقول والعد. وهذا زعم فاسد وحسبان كاسد، كما أشار إليه صدرالمتألهين في الأسفار، بقوله: وقد أخطأ من توهم أنَّ الحقيَّة عبارة عن نسبة الأمر في نفسه إلى القول أو العقد، والصدق نسبتهما إلى الأمر في نفسه. فإنَّ التَفرقة بينهما، بهذا الوجه، فيما تعسف.

قوله: «يقال حقّ للموجود الّذي» الخ١٤/٥.

المراد منعدمالسّبيل للبطلان إليه، أعمّ من أن يكون بالّذات أو بالعرض وكذا أن يكون من حيث الواقع ونفس الأمر وبحسب الوجود فى الأعيان فقطّ، أو مطلق التّقرّر والتّحقّق، ولو بحسب الذّهن وتعمّل العقل.

وبهذا المعنى يشمل العقول والنّفوس الكلّيّة من جهة أمريّتها أيضاً. فإنّها، وإن لم تتأبّ عن العدم البطلان. من جهة لحاظ الذّهن وحكم العقل ــ من حيث النظر إلى ذواتها، مع قطعالنظر عن بارئها و مبدئها، أو من حيث ماهيّاتها الدَّهنيّة، بناءً على تركّبها منالهيّة والوجود ولكن لاتقبل العدم والبطلان، من حيث وجوداتها الخارجيّة؛ وفى حاق الواقع وكبد الأعيان، من جهة أنّها من سبحات وجه الحق، تعالى ولمعات نوره، ولاتكون بينها و بينه، تعالى، واسطة خلقيّة، فلذلك لاسبيل للبطلان إليها أصلاً اللّهم إلا أن يعنى عدمالسّبيل للبطلان إليها مطلقاً، وفى جميع الأوعية ومن كافّة الحيثيّات، فحيننذ يختص بالواجب، تعالى.

قوله: «والأوّل، تعالى، حقّ من جهة الخبر عنه»الخ٤/١٤.

أى: الخبر عنه في لسان ولسان رسله و أنبيائه، بل كافّة عباده وخلقه، كما أخبر هو، تعالى عن نفسه، بقوله: «قُلْ هُوَ الله أُحَدُ» الآية؛ وقوله «لاَ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ أَلاَبُصَارُ وَهُوَ اللهُ إِلَّوْلُ وَ الْآخِرُ وَ الظّاهِرُ وَ الْبُاطِنُ ». «وَهُوَ الْأُولُ وَ الْآخِرُ وَ الظّاهِرُ وَ الْبُاطِنُ ». «وَهُوَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

۱ -الاخلاص،(۱۱۲)،۱.

۲ -الانعام(۶)،۳۰۳.

۳ –الحديد(۵۷)،۳.

الزخرف(۴۳)، ۸۴

<sup>&</sup>lt;sup>ه</sup> – «تحميد»، خ ل.

إِلا يُسَبِّحُ بَحَمْدِهِ» بل الخبر عن كلّ شئ بالأوصاف الكمالية والتعتالجمالية والجلاليّة، إخبار عنه، تعالى، بها، من جهة أنّ الكلّ من رشحات كاله و جماله جلاله.

قوله: «من جهةالوجود »الح٤/١٤–٧

أى: من جهة أنّه موجود بالفعل.

قوله: «لكنّا إذاقلنا» لخ٧/١٤.

لًا كان المعنى الأخير مقتضى تمامى الحق، تعالى \_ وبأحد التفسيرين لمالا سبيل للبطلان إليه، كانت العقول المجردة والأرواح المرسلة مشاركةله، تعالى، فى الائساف بهذا المعنى \_ أشار إلى معنى آخر لايشاركه فيه غيره، وهو مقتضى فوق التّاميّة. فإنّ الموجودات على أربعة أقسام: ناقص، ومستكف، وتامّ، فوق التّام. والمكونات ناقصة، والتفوس الكليّة المرسلة مستكفية، والعقول المجردة تامّة: والحق، تعالى فوق التّام.

قوله: «وجود كلّ باطل»الخ٨/١۶.

أى المهيّة. وفي هذا إشارة إلى أنّ الجود مطلقاً، وبجميع مراتبه ليس بباطل. لأنه مطلقاً م صقع الله، تعالى، وظلّه، من حيث أنّ وجود: «أَلَمْ تَرَ إلَى رَبّكَ كَيْفَ مَدَّ الظّلّ» («وأشرفت الأرض بنورر بهها» أي أرض الماهيّات المعبّر عنها

۱ - الاسراء (۱۷)، ۴۴.

الفرقان(٢٥)،٤٥٠.

بالأرضية لمكان تسفلها

قوله: «ألاكلّ شئ »الخ ٨/١٤.

أى:كلّ شئ يوصف بالسّوائيّة للحقّ، تعالى، وهذا فى عرف المحقّقين من الحمّاء مختصّ بغيرالعقول القادسيّة، فإنّها لاتوصف بالسّوائيّة له، تعالى، وفى عرف العرفا مختصّ بالمهيّة والأعيان النّابتة، الّتى ماشمّت رائحة الوجود أصلاً.

فالمراد بهذه الشيئيّة الشيئيّة الماهوّية، دون الوجوديّة، ويمكن أن تعمّ الشيئيّين، ولكن في الوجود، من حيث انصباغه بصيغ زجاجات الأعيان والقوابل، أو من حيث لحاظه مجرّرداً عنهالنّسبة والإضافة إليه، تعالى. فأنّه لابقاء له من هذه الجهة أصلاً، لأنّه نفس الربط ولايمكن انسلاخه عنه أصلاً، و فرض انسلاخه مساوق مع أو له إى الهلاك والبطلان.قال صدرالمتألّين: لما سمعالتيّ، صلّى الله عليه و آله، وقول لبيد:

ألا كلّ شئ، ماخلالله، باطلٌ وكلّ نعيم، لامحال، زائلٌ طرب طرباً قدسيًا، وقال: اللّهمّ ، لاعيشَ إَلا عيشالآخرة.

إمّا إشارةً إلى ما يدلّ عليه المصراع الآخر،وهو قوله: «وكلّ نعيم» الخ، من كون الجود أمانات الله، تعالى، ولابدّ أن يرد يوماً إليه، تعالى، في الغاية، كما قال،تعالى «وَيَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤدُّوا أَلاَّماناتِ إلى أَهْلِهَا». فقال(ص)، ألا أنَّ العيش

۱ –الزمر(۲۹)، ۶۹.

النساه(۴)، ۵۸: «أن الله يأمركم...».

عيش الآخر، أى: عيش النّعم الأخرويّة الأبديّة،الّتى لاتزول، وهوالبقاء بالله، والفنا فيه: ذاتاً. وصفة، وفعلا، وأثراً.

أو إشارةً إلى أنّ الوجودات طراً وكلاً من صقع الله، تعالى و أنها، من حيث الإضافة إليه، فى التعيم الدّائم الأبدى، الّذى لازوال له، إذالجود، من حيث أنّه وجود، لايقبل العدم أصلاً

قوله: «الَّذي هو عين الوحدة»١٢/١۶.

إشارة إلى مساوق الوحدة والتشخص معالوجود، كما هوالرّأى الجزل. والمذهبت الفحل، في باب الوحدة والتشخص.

قوله: «الوحدة الحقّة» الخ١٢/١٤.

أى: الصرف الخاصة. والمراد بها، باصطلاح الحكماء ، هى البسيطالتى ليست مركبة من الوحدة وشئ آخر،أى: لايحلّله العقل إلى شئ عرض له الوحدة ، كما قال الشّيخ، قدّه، فى الوجود: أنه، قد يُعنى به ألف واحد، أوموجود أو باء واحد، أو موجود. وقد يعنى به أنه نفس الموجود، أو الواحد.

وفى اصطلاح العرفاءما ليس له ثان أصلاً . وليس بمقابل للكثرة، بل هى أصلها ومبدئها. و يعبّرن عه بالأحديّة الذّاتيّ الـّـلا بشرطيّة،فتدبّر.

وأشار بقول: «والهويّة الشّخصيّة»، إلى أنَّ تشخّصه، تعالى، نفس ذات المقدّسة. وهذا الكلام منه، قدّه، تفريع على قوله: «مهيّتة إليّته». أى. إذا ثبت أنَّ صرف الوجود والوجود مساوق للوحدة والتّشخّص \_ فهو صرف الوجود

#### والتشخص أيضاً.

قوله: «لوكان جوده عرضيًا»الخ١٢/١٤-١٣.

لمّا كان العروض مشتركاً بين العارضيّ، بمعنى المحمول بالضّميمة، وبين الخارج المحمول، فسرّه بمطلق العرضيّ، حتّى لايُتوهّم أنّه ليس بعرض خارجيّ، أو أنّه ذاتيّ فيباب البرهان، أو الايساغوجيّ للمهيّة فيه، تعالى. فالمعنى أنّه ليس بعرض مطلقاً ،أى: ليس بزائد على ذاته أصلا.

### قوله: «لأنّ كلّ عرضيّ معلّل »الخ ١٤/١٤.

فإن قلت: المرادبالعرضى، لوكان المحمول بالضيمة، فمسلم أنه معلل، ولكن عند القائلين بالزيادة يمكن أن لايكون وجود الواجب، تعالى، محمولاً بالضيمة لى مهية وإن إريد به العرضى بمعنى الخارج المحمول، فلانسلم أنه معلل. فإنه منقوض بالإكان الذاتى للمهية، فإنه عرضى بهذالمعى للمهية، مع أنه ليس بمعلل أصلاً. لأنه لوكان معللا بغيرالمهية، فلوكانات المهية، مع قطع النظر عن علة الإمكان، متصف باالإمكان، لزم تحصيل الحاصل. ولو لم تكن متصفة بالإمكان، لكانت متصفة إمّا بالوجوب أو بالامتناع، لعدم خلوسئ عن المواد النلث، فيلزم الانقلاب. وكذ لوكان معلوماً للمية لتقدّمت المهية على إمكانها، فيلزم أن تكون في الرّنبة السّابقة على إمكانها، وأيضاً لوكانت المهية علة لإمكانها، لزم أن تكون مع قطع النظر عن معلولها غير ممكنة، فيلزم ماذكرنا من الانقلاب. وأيضاً لوكانت المهية علة لإمكانها، لزم أن تكون مع قطع النظر عن معلولها غير ممكنة، فكانت غنية عنالملة بذاتها، فلم تكن ممكنة، هذا خلف.

قلنا: لنا اختيار كِلاَ الشَقِين، من غير لزوم محذورر أصلاً: أمَّا الشَّق الأوَّل، فلأنَّ الوجود، لو لم يكن عين ذات الواجب، لاحتاج في اتصاف ذاته بالوجود إلى ضميمة، ولوعقلاً، قطعاً، لأنَّ المهيّة، من حيث هي، ليست إلا هي. فلو استحقَّت لجمل الوجود، من دون ضميمة، لزم الانقلاب.

وأمّا الشّق الآخر، فلأنّه لوكان الوجود ذاتيّاً. فيباب البرهان للمهيّة، لكان معلولاً للمهيّة، فيلزم تقدّم المهيّة بوجودها على وجودها.

قولك: أنَّ الَّذاتى بهذا المعنى لايعلَل عير مسلّم. لأنَّ ماذكره الحكماء، من عدم معلّل أصلاً. وإَلا لزم أن يكون واجباً بالذّات.

والنقض بالإمكان غير وارد: أمّا أولاً، فلأنه أمر اعتبارى انتزاعى ليس من الموجودات المحصّلة، حتّى يحتاج إلى العلّة. وهذا بخلاف الوجود، لأنه قد ثبت أصالة وعينيّته. وأمّا ثانياً، فلأنّ الإمكان، لوفرض أنه من حيث كونه وصفاً للمهيّة ناشٍ عن ذاتها معلومل لها ومتأخر عنها، فلايلزم من ذلك إلا تأخّره عنحاق ذاتها وذاتيّها، لاتقدّم المهيّة وجودها عليها. وهذا بخلاف الوجود فإنّ علّة الوجود يجب تقدّمها بالوجود عليه، أي: على الوجود، فتأمّل.

قوله: «عرّف الّذاتيّ بما لايعلّل»الخ١٤/١٤-١٥.

أى: لا يعلّل بعلّة غير علّة المهيّة، أو لا يكن أن يجعل بالجعل التركيبي. وأنّ اتصاف المهيّد به، في رتبة هذا الجعل، غنى عن السّبب، وإن كان في رتبة الجعل البسيط مجعولاً، بسبب الجعل الحاصل من علّة الماهيّة.

فإن قلت: لوكان الإمكان لازماً للمهيّة، لكان مجمولاً يجملها، فيلزم أن لايكون قبل الجعل إمكان، مع أنّ علّة الاحتياج إلى العلّة يجب سبقها عليه.

قلت: معنى لزوم الإمكان للمهيّة كفاية وضعها لوضعه، وكونه موضوعاً بوضعها، لابعليّة منها. أو من قِبَلِ جاعلها. ولكن لمّا كانت هي محتاجة إلى العلّة صار هو محتاجاً إليها بالعرض، وعلّة الاحتياج يجب سبقها عقلاً، لاخارجاً.

قوله: «والفرض»الخ٢/١٧.

أى: لمّا كان المفروض أنّ مطلق الوجود عارض على المهيّة فىالواجب، فالوجود السّابق أيضاً يلزم أن يكون عارضاً عليها. فنقل الكلام إليه، وهكذا.

قوله: «فيلزم التّسلسل» الخ٤/١٧.

وهذا هوالتسلسل المحال عندالحكماء. لأنّ تلك الإثيّا مترتّبه \_ من جهة أنّ الوجود السّابق منشأ للاحق حيث أنّ العلّة بوجودها مُفيضة \_ ومجتمعة في الوجود أيضاً، وهو ظاهر.

قوله: «حيث أنَّ عينيَّهُ الوجود»الخ١٧/٨.

أى: الواحب الآخر الذى هو علّة لوجود ذلك الواجب المفروض. مثل الواجب المغروض. مثل الواجب الأوّل فى عينيّة وجوده. أو زيادة على ذاته، فاذا فرضنا زيادة وجود مطلق الواجب على ذاته، فيكون وجودالواجب الثانى أيضاً زائداً على ذاته فننقل الكلام إليه.

ا -أى: «ولاتلك الانيات مجتمعة».

## فى بَيانِ الأَقُوالِ فَى وَحْدَةً حَقَيقَةُ الرُّجُودُو كُثُرُ تِهَا قوله: «غرر في بيانالأقوالَ في وحدة »الخ٩/١٧.

أقول: قد ذكرنا سابقاً أقسام التشكيك، والمعنى المراد من حقيقة الوجود، والفرق بينالتقدّم والتَأخّر، والشّدّة والضّعف، والكمال والتّقص، والأوّلويّة وعدمها. وأنّ التّشكيك في المفاهيم مطلقاً مرجعه إلى التّشكيك باعتبار وجودها، فراجع!

قوله: «حيثما تقوّى» الخ١٤/١٧.

بيان التشكيك النّور، وكيفيّته.

قوله: «من مراتب الأشعّة والأظلّة»الخ٢/١٨.

مثل ما لو طلعت النتمس على بيت، وانعكس ضوئها منه إلى بيت آخر، وهكذا إلى ألف بيت مثلاً. فالتور الطّالع على البيت الأوّل من مراتب الأشّعة، والباقى كلّها عكس ذلك الشّعاع، وظلّه. ولكن جميعها بالنّسبة إلى الظّلمة البحهتة نور، و مقابلة وطاردة لها. وليس ضفعها بقادح في إطلاق النّور عليها.

قوله: «إّلا للمرتبة الخاصّة»الخ۴/۱۸.

لمّا كان المقوّم يطلق غالباً على جزء المهيّة، والدّاخل في قوامها\_ والنّور لبساطته ليس له أجزاء، حتّى يكون له مقوّم بهذا المعنى \_ ففسّر المقوّم بما ذكره من المعنى، دفعاً لتوهم التركيب فيه. والمراد أنّ المقوّم هنا ليس بمعنى جزء المهيّة، بل بمعنى ماليس بخارج عن الشّئ: سواء كان عينالشّئ، أو جزئه، أومحصّل ذاته و محقّق وجوده، كما فى العلّة الموجبة بالنّسبة إلى معلوله، أو ماله دخل فى تقوّم ذاته، أو حصول كمالاته، كما فى بعض صفات البسائط. وهو هنا بهذا المعنى الأعمّ، لا بمعنى جزء الشّئ،

قوله: «أوقادحة »الخ4/١٨.

عطف على قوله: «شرط او مقومة».

قوله: «فللنُّور عرض»الخ٥/١٨.

مثلاً أنَ النّور المطلق له مراتب في الحاضر، مثل نورالشّمس والقمر والكواكب والسّراج والتّيران، ولكلّ منها أيضاً مراتب بإضافتها إلى القوابل، مثل الجدران والمريان ونحوها.

قوله: «وغيرها »الخ٨/١٨

مثل الكمال والنقص ونحوهما.

قوله: «كالحركة البطيئة »الخ١١/١٨.

ومثل المقدار الزائد، والنّاقص.

قوله: «وجميعها»الخ١٥/١٨.

مبتداء، خبره «كأشعّة» الخ. ويمكن أن يكون خبرُ الجميع قوله: «ترجع إلى أصل واجد». وقال في الحاشية «أنَّ هذا الكلام إشارة إلى التّوحيد الخاصّى»، وقد بيّنا سابقاً أقسام التّوحيد، ويظهر منه كيفيّة ذلالة هذا الكلام عليه، فرداجع!

قوله: «وبما هي شئ»الخ١٧/١٨.

إذ الوجود بسيط، ليس الضّعيف منه مركّبا منالشّئ. ولأنه لو تركّب من الّلاشئ، لزم تقوّم الشّئ بنقيضه،كما قد مرّ شرحه. وقد بيّن، قدّه، هذا في باب المعاد الجسمانيّ، بقوله:«قد كان فصل الشّئ من شئ بشئ».

قوله: «وبما أنَّ هذه الكثرة »الخ ١/١٩-٢.

وذلك، لأنَّ هذه الكثرة نوريَّة، غير حاصلة منالتَّشابك بالعدم، كما أشار إليه صدر المتألمِّين في فصل. عقده لبيان: أنَّ امتياز الوجود بماذا.

وبالجملة: لمَا كان وحدة الوجود وحدة سعيّة إحاطيّة إطلاقيّة، لاثانى لها من بالتّجليّات المختلفة، فكثرته هذه ممّا يؤكّد وحدتها الذّاتيّة، بل مما كتبها على نفسه وأوجبها على ذاته، بحكم:«كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسه الرَّحْمَةَ»

قوله: «هي حقّ الوحدة» الج ٣/١٩.

وذلك، لأتما حاصلة من البعد عن مبدء الوحدة، وأوصل الرّحمة، ومنبع الأحدية والبساطة، ومن التشابك بالأعدام، والتلطّخ، بالموادة، والاختلاط بالظّلمات، والامتزاج بألوان القوابل، وهي مناط السّوائيّة والفقدان، كما أشار إليه المولويّ بقوله:

<sup>· -</sup> الانعام(۶). ۵۴.

چونکه بی رنگی اسیر رنگ شدالخ.

قوله: «ترجع إلى أصل»الخ4/١٩.

وهى حقيقة الوجود والوحدة، الَّتى إليها الرُّجعى والمُنتهى، وعلى بابها المُكوف، وإليها يرجع الأمر كلّه.

قوله: «وحدة»الخ ٢/١٩.

أى: من سنخ الوحدات العدديّة المشهورة. الّتي تعرض المهيّات. و يقابلها والكثرات. من الجنسيّة والنّوعيّة والعدديّه ونحوها. كمّا هو مذكور في محلّه.

قوله: «بتمام ذواتهاالبسيط» الخ ٩/١٩.

التّمايز بين كلّ أمَرين: إمّا بتمام الذّات، أو بجزئها. أو بالعوارض الخارجة عنها. وإمّا بالكمال والنّقص الحاصلين عن بسط الحقيقة وضيقها ، وإمّا بالإطلاق والتّقييد، والكلّيّة والجزئيّة الحاصلة من ظهوراتها.

والتباين بينالوجودات: من القسم الأوّل، على مذهب المشائين، وعلى مذهب المشائين، وعلى مذهب الفهلوييّن من القسم الرّابع، و بالإضافات الخارجة عنالذّات، على مذهب القائلين بالحصص، وبالتّميّنات المتكثرّرة المتغائرة معالذّات بوجه، والمتّحدة معها بوجه آخر، عند العرفاء والصّوفيّة.

قوله: «ليلزم التركيب» الج ۶/۱۹.

لأنَّ الوجود على ماسيجئ، بسيط لاجنس له ولافصل، بل ليس بجنس

<sup>&#</sup>x27; - بالاصل: «سعتها».

ولافصل ولابعرض عام ولاخاص ولاكلّى ولاجزئيّ ولانوع، وبالجملة: كلّ ماهو من عوارض المهيّات وأحكامها.

قوله:«بمعنى أنَّة خارج محمول»الخ١٩/٨.

الغرق بينهما، قيل: بالعموموالخصوص: لأنّ المراد من الخارج المحمول ما ليس داخلا في المهيّة الله محمول عليها الله احتياج في حمله عليها الله ضميمة، أولا، ومن المحمول بالضميمة الخارج الذي يحتاج في حمله عليها إلى ضميمة خارجيّة، أو ذهنيّة. فالفرق بينهما كالفرق بينالًا لا بشرط وبشرط شئ.

وقيل: أنّها متبائنان. فإنّ المحمول بالضّميمة مايكون حملةمحتاجاً الضّميمة. والخارج المحمول مالايحتاج في حمله إليها.

وثيل: أنَّ المحمول بالضّميمة، يقال على المحاميل، الَّتي لها مابازاء خارجاً، والحنارج المحمول على ماليس له مابازاء خارجيّ، منالاعتبارات الذّهنيّة ونحوها. قوله: «توحّدمًا» الخ١٩/١٩.

أى: بأىّ نحو كان، من أنحاء الوحدة، ولو بالاشتراك فى أمر سلبيّ أو إضافى أو أو اعتباريّ، ونحوها، فلاينتقض بالإمكان، والمهيّة، ومقولة الإضافة، ونحوها. ولا بالحرارة الـّلازمة الشّمس والنّار والحركة، ونحوها. لاشتراك الممكنات فى أمر

۱ -«في الشئ»، خ ل.

<sup>&#</sup>x27; -«عليه»، خ ل.

<sup>&</sup>quot; -«عليه». خ ل.

<sup>\* -«</sup>عليه»، خ ل.

سلبيّ، وهو اللّا ضرورة واللّا اقتضاء؛ واشتراك الماهيّات في كونها مقولة في جواب ماهو، وكونها كلّيّات طبيعيّة ونحو هما؛ وكون ما ينزتع عنه في الممكن والمهيّة، هذا، الأمرالسّلبي والاعتباريّ حقيقة.

وكذا إضافة المعلوليّة، المنتزعة عن كافّة الممكنات، والعليّة، والمنتزعة عن الواجب والممكن، إذا كانت مقوليّة، فمنتزع عنه فيهما أيضاً أمر اعتبارى مشترك بين الجميع، مثل كونها منجعلة مفاضة، أو منكشفة، ونحوها. ولو كانت إشراقيّة، فهى ليست انتزاعيّة، واشتراكها بينالمعالين من جهة أنّها من سنخ الوجود. وكذا إضافة النّوريّة العلميّة، والحرارة اللّلزمة للأمور المذكورة، إنّما تلزمها، من حيث وجودها، المضاف إلى ماهيّاتها، بالإضافة الإشراقيّة النّوريّة، والوجود سنخ واحد وأصل فارد.

أمّا اولا، فلأنّ القائل يجوز انتزاع المهفوم الواحد عن الحقائق المتبائنة، لا ينكر اشتراكها في أمرمًا، ولكن يجعلها متبائنة، من حيث الحقيقة والذّات، من جميع الجهات الحقيقيّة، بمعنى أنه يجعلها غير مشتركة في ذاتيّ أصلاً. فإنّ المشائين، القائلين بتباين حقائق الوجودات، قائلون باشتراكها فيأمر اعتباريّ انتزاعيّ، وهو كونها شيئاً، أو ممكناً: في الممكنات، وواجباً بالغير أو بالذات: في الممكن والواجب، أو كونها منشاء للآثار وطاردة للعدم، من دون حيثيّة تقييديّة، لكنّهم يجعلونها

<sup>&#</sup>x27; - أي: «... كانت اضافة المعلولية... »

<sup>-</sup> أي: «...كانت اضافة المعلولية...»

مختلفة من حيث الحقيقة والذَّات.

وأمّا ثانياً، فما ذكرته من اشتراك تلك الأمور في الأشياء المذكورة: من السّلوب والإضافات ، ثمّا لايجدى نفعاً. لأنّا ننقل الكلام في سبب الاشتراك في المذكورة، وما هو منتزع لها. فإن كان أمراً اعتباريّاً آخر، فننقل الكلام إليه. فإن لم ينته إلى شئ، يرجع إلى ذوات تلك الأمور، فيلز التسلسل المحال. وإن انتهى إلى شئ خارج عنها يتشرك الجميع فيهف مع كونها حقائق متبائنة بالذات، ثبت ما ادّعيناه من جواز انتزاع أمر واحد، من حقائق متبائنة. وإن انتهى إلى أمر داخل في ذواتها، لزم الحلف، لأنّا فرضناها متخالفة بالحقائق.

وأمّا ثالثاً، فلأنّ ماذكرته، من اشتراك الشّمس وغيرها فىالوجود، إلى آخر ما ذكرت، ممّا لاينفك أصلاً. لأنّ الوجود المشترك، بينها وبين غيرها ليس مبدء للحرارة، من حيث أنّه وجود، وإلاازم اشتراك جميع الموجودات فيها، بل من حيث ذوات المتخالفة، فيلزم ما ادّعيناه، من جواز انتزاع مفهوم واحد من المتبائنات علمى متبائنات.

قلنا: أمّا ماذكرته أولاً. فهو ناشٍ عن قصورالفهم عن درك حقيقة المرادو فإنّ مجرّد الاشتراك في أمر اعتبارى يكفى في انتزاع مثل الإمكان، والهميّة، والإضافة، ونحوها، من المذكورات. وهذا بخلاف انتزاع مثل الوجود،والوجوب منالواجَبين، والوجودات الخاصّه. فأنهما ينتزعان منحاق ذات تلكالأمور،

<sup>&#</sup>x27; -- بالاصل: «والاضاف».

بخلاف مثل الإضافات، والسلوب، والأعدام. والاشتراك في الأمر الاعتبارى الصرف، لا يكفى في انتزاع مفهوم وجودى عن حاق ذات الشئ سيّما إذا كان من المفاهيم الحاكية عن كمال الوجود، بما هو وجود . فإن المُحكى عنه، بمثل هذا المفهوم، صميم ذات الشّئ، وحاق، حقيقته، فلوانتزع من المتبائنات، بماهى متبائنات يلزم أن يكون الواحد عين الكثير.

فإن قلت: لافرق بينالوجود والوجوب، وبين الإمكان والمليّة والمعلوليّة وغوها، من هذه الجهة. فأنَّ جميعها من الذّاتيّات، في باب البرهان، لمصاديقها، ومن العرضيّات، في باب إيسا غوجيّ. فكما لا يقتضى انتزاعها الاشتراك في الحقيقة والذّات، فكذلك لايقتضى الوجود والوجوب الاشتراك في أمر جوهريّ ذاتيّ.

قلت: الفرق بينالأمرين جلّى واضح، حيث أنّ الوجوب بمنزلة المهيّة للوجودات والواجبين، لوفرض محالا تعدّد الواجب. وهذا بخلاف مثل الإمكان والعليّة الاعتبارات الصرّفة، يكفى فى انتزاعها الاشتراك فى أمرمًا، مثل الأمر السّلبيّ، أو الانتساب إلى الجاعل، ونحوه. وامّا ماذكرته ثانياً، من نقلالكلام فى تلك السّلوب والأعدام، فهو من سخانف الكلام. لأنها ليست من المحمول بالضّميمة، حتى تحتاج إلى أمر آخر، يصير سبباً لاتصاف مصاديقها بها، بل من الحارج المحمول، الذي يكفيه نفس شيئيّة المصاديق ومهيّاتها. وما قيل: من أنّ كلّ عرضيّ معلّل، فالمراد منه العرضيّ، بمنى المحمول

بالضّميمة، لاالخارج المحمول.

فان قلت: الوجود والوجوب أيضاً من الخارج المحمول، لايحتاج انتزاعها من الوجودات والواجبين إلى غير ذواتها، فلا يحتاج إلى ما به الاشتراك أصلاً.

قلت: نعم، لكنّ الفرق أنّ المحكىّ عنه بما لايكن أن يكون الّذوات المتبائنات بما هي متبائنات، ولاهى من جهة اشتراكها فى أمر اعتبارىّ انتزاعىّ، سيّما بناءً على أصالة الوجود، وكونه الوجوب تاكّد الوجود، فتأمّل.

وأمّا ما ذكر أخيراً، من حديث الشّمس والنّار والحركة، فمختلّ المعنى والأساس أيضاً. لأنّ الحرارة، وإن لم تكن لازمة لوجودها، من حيث أنّه وجود، لكن لاشك أنّ المؤثّرفيها وجوداتها الخاصّة. وإذا سلّمت وصدّقت، باشتراكها في حقيقة الوجود وسريانها فيها، فلعلّ الأثرالمشترك للخصوصيّة، الّتي تعرض لتلك الحقيقة، في ظهورها في هذه الأمور. لاتعرض لها في غيرها، وتبائن ذواتها الماهويّة لا يمنع عن ذلك، كما أنّ المقولات التّسع العرضيّة متبائنة بتمام ذواتها الماهويّة، عندالمشائين، مع اشتراكها في الحلول في الموضوع، فتأمّل!

قوله: «وبين أن يكون تحتة الكثير»الخ ١٤/١٩–١٧.

فإن في النّاني لم يصير الواحد، عينالكثير، من حيث هو كثير، بل اتّحد معالكثير، من حيث اشتراكها فيجهة الوحدة، الّتي يحكى هذا المفهوم عنها، كما سيذكره في الجواب عن إشكال الحمل: مثل أنّ النّاطق، المحمول على زيد وبكر وعمرو، منالذّوات المتخالفة، المحكيّ عنه به فيها كونها ذات نفس ناطقة، لاهويّاتها

المتخالفة، بما هي متخالفة، فجهة الوحدة والاشتراك فيها، مقدّمة على جهة الكثرة والتّبائن والاختلاف، كما بينّه في الحاشية.

قوله: «قلت» الخ ۱۷/۱۹.

لًا منع، قدّه، عن أن يكون الواحد عين الكثير، في حمل المهيّة على أفرادها، أعترُض عليه، بالتّمسك بالحمل لإثبات كون الواحد عينالكثير. فأجاب، قدّه، بقوله: «قلت» الخ، والمقصود منه ماذكرناه، وشرحناه.

قوله: «ومعلوم أنَّ كلَّ شئ»الخ ٣/٢٠.

أى: لمَّا تحقّق أنَّ الموضوع فى الحقيقة نفس كليًّا الطبيعيّة، الموجوة بوجود أفرادها، وجهة الكثرة هى العوارض، ثبت أنَّ الموضوع واحد بالحقيقة لأنَّ العوارض ليس لها دخل فى ماهيّات الأشياء، وذواتها. لأنَّ كلَّ شئ فى حدّ ذاته، ليس إلا نفسه، ولا يعتبر فيه عارض أصلاً، ولا يدخل فى هذه المرتبة غيره. نظير ذلك ما قيل: من أنَّ المهيّة، من حيث هى، ليست إلاهى.

قوله: «ولاتقاوت بين المهيّة »الخ ٩/٢٠.

فإنَّ المهيّة، عندالأكثر، تطلق على الكليّات الطّبيعيّة، من حيث كونها معروضة لكليّة في الذّهن. فلا تصدق على الموجود الخارجيّ، إلّا بتجريدها عن هذا اللّحاظ. وماقيل من اتحادها مع الكلّي الطّبيعيّ المقصود منه اتحادها مع التّجريد عن اللّحاظ المذكور. وبالجملة: المهيّة تطلق على ما ينتزع عن حدود الوجودات، ويحكى عنها ذهناً. فهي عبارة عن الحكايات الذهنيّة للوجودات الخارجيّة النّفس

الأمريّة، ألّتي هي حقائق الأشياء عند الحكيم.

فإن قلت: فما معنى قولهم أن المهيّة أعمّ من الحقيقة، من جهة صدقها على المعدومات، وأن المهيّة هي المقول في جواب ماهو، مع أن المهقوم من كلامه أن الميّة هي مطلق المفاهمي الذّهنيّة، الحاكية عن الوجودات الخارجيّة؟

قلت: مرادهم الأعميّة، من حيث المفهوم، ولكن، من حيث التّحقّق، المهيّة في الموجودات الخارجيّة عبارة عمّا ذكرناه. ولاينافي هذا أن يكون لها فرد آخر في غيرها. والمقول في جواب ماهو أيضاً تعريف للمهيّة بمعني الّذات، أو الّذاتيّ للأشياء، لامطلق المفاهيم الّذهنيّة، مع أنّه لو كان تعريفاً لها مطلقاً، لما كان فيه محذور أصلاً، لأنّ كلّ مفهوم له أفراد ذائية، هو بالنّسبة إليها، مقول في جواب ماهو.

ويمكن أن يكون المراد بجواب ماهو، لأعمّ من ماهو في ذاته، أو في عرضهالعام، اوالحناصّ، بل ماهو في جوهر، حتّى يشمل الفصول أيضاً، فتدبّر! قوله:«لأنّ مفهوم الوجود»الخ-١١٠/٢٠.

لأنه منتزع عن حاق ذات الوجودات، كما عرفت.

قوله: «وإن كانت الخصوصيّات ملغاة» الخ١١/٢٠.

أقول: أن قلت يبقى هنا شق آخر، وهو أن تكون الخصوصيّات معتبرة، لابشرط الاجتماع، والانفراد، أو تكون ملغاة. ومع ذلك لايكون القدر المشترك محكيّا عنه بهذ المفهوم، بل الحقائق المتبائنة بما هى متبائنة، ولايبطل ذلك إّلا بعدم جواز انتزاع مفهوم واحد من المتبائنات، بماهى متبائنات.

قلنا: يلزم على التقديرين أن يكون الواحد عينالكتير. لأنَّ الأول هو الآحاد بالأسر، كما أفادة في الحاشية، والتَّاني أيضاً نفس الكثرة، بماهي كثرة، فتديّر!

قوله: قدّه، «والحصص الّذهنيّة» الخ ٢/٢١.

مبتداء، خبره «كبياض» الخ.وكذا قوله: «والأفراد الخارجيّة» فإنه مبتداء وخبره قوله: «كالأجناس العاليّة »وقوله: «والمراتب الخارجيّة » الخ مبتداء، خبره قوله: «كمراتب الأنوار».

قوله: «قد أشرنا في هذا البيت»الخ ۶/۲۱.

قد ذكر، قدّه ، فى حاشيته على الأسفار، أنَّ الأقوال، فى وحدة الوجود وكثرته، أربعة:

الأول قول القائلين بكثرة الوجود والموجود، مع القول بوحدة الواجب، وعدم اشتراك شئ معه في صفة وجود الوجود.

والثَّانى القول بوحدة الوجود مع القول بكثرة الموجود،بَعمٰى المنسوب إلى الوجود.

والثَّالثالقول بوحدة والوجود والموجود.

والرَّابع القول بوحودة الوجود، في عينكثيرة الموجود، وبالعكس.

وقد ذكرنا تفصيل ذلك، فيما سبق من الكلام. ومراده، قدّه، بذوق المتألّهين. القول الثّاني.

قوله: «حقيقة الوجود» الح ٨/٢١.

أراد بهاالحقيقة في مقابل الظّلَ، بقرينة قوله: «لاتكثّر فيها». ويمكن أن يراد بها الحقيقة في قبال المفهوم. ويكون المراد من نفى التّكثّر فيها نفيه عنها، من حيث هي، من دون الإضافة إلى الماهيّات، ويجعل المراد من الكثرة هي الظّلمانيّة، كمامرً تفصيله.

قوله: «فالمضاف إليه هو »الخ ١٧/٢١.

أى: وجود الواجب، تعالى.

قوله: «والإضافة »الخ ١٧/٢١.

أى: الفيَض المقدّس، والنّفس الرّحماني، والمشيّة السّارية، الّتي هي نفس الرّبط بالحقّ. ولأجل ذلك عبّر عنها بالإضافة.

قوله:« أنحاء الوجودات»الخ١/٢٢.

أي: مراتب المشيّة. وأوفياءالحقيقة.

قوله: «بل اصطلحنا»الخ٢/٢٢.

قد سبقه في تسميتها بالروابط المحضة صدر المتألمَين. قدَّه.

قوله: «إلا في النّسب» الح ٨/٢٢.

أى: فىالنَّسب الإشراقَةالوجوديَّة، والإضافات الإلهيَّة والنَّفحات الرَّحمانيَّة.

قوله: «لإنَّها تصير طرفا»الځ٢٢/٢٢.

أى: لولوحظت بالاستقلال، بل الحق ألة، لايكن ملاحظتها كذلك أصلاً.

قوله: «بحيث لايخلو »الخ١٢/٢٢.

لأنَّ لكلَّ نفس، بل وجود سرَّمعالحقَّ \، والمقيَّد لايخلوا عن المطلق، والمتعيَّن عن اللامتعيّن.

قوله: «بل لا نفسيّة »الخ ١٤/٢٢.

أى: من جهة أنه آلة لحاظ وتقيّد صِرف. لأنه من هذه الجهة، كالنسبة الحكميّة والإضافات المحضة.

<sup>· -</sup> أي: «الحق المخلوق به، والمشية السارية»، منه، قده.

## غُرَرُ فِي الُوجُودِ الذَّهْنِيِّ

قوله: «كون بنفسه ومهيّته»الخ١/٢٣.

أى: لابشبحه، كما ذهب إليه القائل بالشّبح.

فإن قلت: على ما أفادة، قدّ يلزم أن يكون للمهيّة مهيّة، لأنه فسّر الشّئ بالمهيّة، فيكون عطف قوله: «مهيّته»على «نفسه»، وتفسيرها بها- مع إرجاع الضّمير في نفسه و مهيّة، إلى الشّئ \_مسلتزماً لما ذكرنا.

قلت: إنّما فسر الشي بالمهيّه، لأنّ الوجود العينيّ والتّحقّق الخارجيّ ممّاً لا يمكن حصوله بحقيقته في الذّهن، كما بيّنا وجهه سابقاً بالامزيد عليه. ولكنّ الضّمير الرّاجع إليه باعتبار مفهوم العامّ ـ مع قطع النّظر عن كونه في ضمن الوجود أو المَشئ وجوده، الذي هو المهيّة، فتدبّر! على سبيل الاستخدام. مع أنّه، يمكن أن يكون ما أفاده لبيان اختصاص الحكم ببعض أفراد الشّئ، لا أنّ المراد منه، في ظاهر اللّفظ والإطلاق، بعض مصاديقه. أو أن يكون المراد البعض، مع جعل الإطلاق بحاله، فتأمّل:

قوله: «لم نقل في الأذهان للاشارة»الج٣/٢٣.

أى: قيام صور الأشياء وحقائقها الذهنيَّة: إمَّا مطلقاً. بناء على كون إدراك

التّفس للصّور العقليّة، أيضاً، بنحو الخّلاقيّة والفعليّة، كما عند بلوغها إلى مقام إلاتّحاد معالعقلالفقال، وصيرورتها عقلاً بسيطاً خّلاقاً للصّور التفصيليّة. أو بالنّسبة الى الصّور الحسيّة و الحاليّة والمعانى الجزئيّة، لو لم نجعل الوهم العقل المنزل فقطّ، بناءً على أنّ إدراكها للعقليّات، بمشاهدة أرباب الأنواع، أوبالأتّحاد بالصّور العقليّة كما ذهب إليه صدر متألّهة الإسلام، واختاره المصنّف، قدّه سرّهما.

والمراد: أنَّ قوله: «لدى الأذهنا»ليس بمحضاً في الدلالة على القيام الحصولي الانطباعي، بل يعمه، والقيام الصدوري، بل والاتحاد أيضا. وإن كان دلالته على الصدوري أظهر من الحلولي والاتحاد. فأنه لاضمير أن يقال: النفس حاضرة لذاتها، أو عند ذاتها ولدى ذاتها. فهذه اللفظة من هذه الجهة، أولى من قولنا: «في ذاته» أيضا يكن أن يراد به الأعم من الصدوري والحلول، من جهة إرادة الظرفية الجازية ومطلق الاسقرا - كما في قوله - على نبينا وآله عليه السلام - و «ولا أعلم ما في تُفسك» الآية - أو لأن «فيه» و«عنه»، في البسيط واحد، إلا أنّ الأول أظهر ودلالته أثم وأشمل.

قوله: «المبادى العالية لا سيّما مبدء المبادى» الج ۴/۲۳.

المراد بالمبادى العاليةالعقول الكلّية: من الطّوليّة والعرضيّة، والتّفوس الكلّيّة أيضاً بوجه. ونكتة قوله: «لاسيّما»الخ هي أنّ فعاليّة القول والتّفوس ظليّة عكسيّة،

۱ -أي: «ادراك النفس».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - المائدة : (۵)،۱۱۶.

وليست مؤثرة في شئ بالاستقلال، بل هي من جهات فاعلية الحق ، كما قال، عالى: «فَتَنْفُخُ فِيها فَتَكُونُ طَيْراً بِإذنِي» فإنها تحيى المواتى، التي هي ماهيّات سموات الأرواح، وأراضى الأشباح بنفخ حيوة الوجود، بحول الله وقوّته. فالفاعل الحقيقيّ هو الحق عالى. وأيضاً هو، تقدّست أسمائه، برىء عن ملابسة ما بالقوة مطلقاً. وهذا بخلاف العقول والنفوس، فإنها غير بريئة عن ملابسةالإمكان، ولو ذهناً. وأيضاً فاعليّته، تعالى، أشد بمالايتناهى، عن فاعليّتها، فلايتصور في ذاته الحول والانطباع أصلاً.

قوله: «على المعدوم» الج٤/٢٣.

إنّما فسرّه بالمعدوم الحنارجيّ، حتّى لايتوهّم، أنَّ المراد منه المعدوم مطلقاً فإنّه، لاصورة له ذهناً ولا تقرّر له خارجاً، بل هو لفظ ظهر تحته العدم. وهوبالحمل الأوّلي معدوم، ولكن بالشّايع موجود.

قوله: «بحر من زيبق»الج٤/٢٣.

إنّما أتى بمثالَين، لأنّ الأوّل مثال لما يمكن وجوه فى الخارج ذاتاً. والآخر لما يمتنع وجوده فيه.

قوله: «و ثبوت شئ »الخ٧/٢٣.

لاينتقض بالوجود، لأنه ثبوت الشّيء، لاثبوت شئ لشئ.

قوله: «لأنّ كل مايوجود في الخارج»الخ١١/٢٣.

١ - المائدة (٥)، ١١٠.

لاينتقض بالكلّيَات الذّهنيّة، فإنّها ، من حيث وجودها في النّفس الخارجيّة خارجيّة . فإنّ المراد بالخارج خارج الذّهن، وبالموجود بالأصالة، مع أنّه سيجئ بيان الجواب عن هذا الإشكال على ماينبغي، فتدبّر!

قوله: «ممّا لحقه بالذّات» الخ١١/٢٣.

المراد بما لحقها بالذَّات مالحقها، لابتبع محلَّها، من الانقسام ونحوه، وبما بالعرض مالحقها، كذلك. فقوله، قدّه «ممّا». بيان قوله: «وغيرها»أو مطلقاً.

والزّمان والمكان تمّا يلحقه بالعرض، بناء على ثبات بعض الأعراض. وأمّا بناء على عدم بقاء الأعراض زمائين، أو تحرّك جميع مافى عالم الكيان إلى حضرة الملكوت فالزّمانيّة تلحقها بالذّات. وأمّا المكانيّة، وكونها فى الجهة، تلحقه به بالعرض، إّلا على تقدير أن يراد بالمكان مطلق الموضوع. ويكون الجهة ذاتيّة للحركات، ويكون هو متحرّركاً بالذّات. أى: يكون موضوع الحركةالعرضيّة محرّركاً بالحركة الجوهريّة كما هو مختار صدر المتألّهين، فتدبّر!

قوله: «فهو بهذا النّحو من الوحدة» الز١/٢۴.

إشارة إلى أنَّ صرف كلَّ شئ واجد لما هو من سنخه، بنحو البساطة.

وقوله: «بهذالنَّحو»الخ.

أي: الوحدة السَّعيَّة الإطلاقيَّة، الَّتي لاثاني لها من سنخها.

قوله: «وإذليس في الخارج» ٣/٢٤.

أى: ليسالصُّرف في الخارج، لأنه واحد بالوحدة الحقَّة الحقيقيَّة، و وجوده

الخارجيّ بنحو الكثرة والاختلاف والتّناكر.

فإن قلت: يلزم من ذلك أن يكون الوجود خارجي أتم وأكمل من الذَّهنيّ مع أنّه ما به ينظر إلى الخارجيّ.

قلت: لاضمير في ذلك، لأنَّ ماذكر إنَّما هوعلى طريقة القوم. والتَّحقيق أنَّ الصّور الموجودة. في الصّقع الشّامخ منالذَّهن، وفوق الصّور الموجودة. في عالم الموادّ الَّذي هو المراد هنا من الخارج، فإنّه أحد إطلاقات الخارج، كما صّرح به صدر المتألَّهين فيالأسفار. وإَّلا، لو كانالمراد به مطلق الخارج، فمن المعلوم أنَّ وجوده العقليّ بنحو الموحدة والبساطة. وأنّه أبسط ثمّا في النّفس بوجه. مع أنّه لامنافاة على مذهب القوم أيضاً. لأنَّ دارالنَّفس دارالكليَّات، وظرفها ظرف تكثير الواحد و توحيد الكثير. فمعنى كونالصّور الموجودة فيها مراثى للصّور الخارجيّة، كونها ملحوظة لملاحظة حالها. ولاينافي ذلك أن تلاخط بنحو يجمع شتاتها ومتفرَّقاتها. وأيضاً أن تصير في عين كونهامرائي لللَّحاظ، موجودة بوجود جمعيٌّ ، من جهة سعة النَّشأة وتبدَّل الوجود. مع أنَّ أقوائيَّة الوجود الخارجيُّ في مذهبهم. منجهة ترتّب الأثر علىالشّئ بسببه'، وعدم ترتّب الآثار المطلوبة منه عليه. فىالدَّهنيّ، لامن جهة عدمالاختلاط.

قوله: «لأنّه فيه بنعت الكثرة »الخ ٣/٢۴.

قال، قدَّه: في الحاشية «دفع لمّا يتوهّم، من أنّ صرف كلّ حقيقة هو الكلّيّ

۱ – أى: «بسبب الوجود الخارجى».

الطّبيعيّ»الخ، فراجع إليه.

إن قلت: جعل صرف كلّ حقيقة هو الكلّى الطّبيعيّ الماهوى، كما لايلاتم مذهبه، الموافق للّحقيق: من ضيق دائرة الماهيّات والكلّيّات الطّبيعيّة، وأنه،ليست لها الوحدة السّعيّة الإطلاقيّة كما قال فيما سيجئ \_ وأنّى للماهيّة هذا العرض العريض؟ بل صرف كلّ حقيقة هو صرف وجوده السّاذج، المحيط الواسع، إلّا أنّ صرافة كلّ حقيقة بحسبها. وليس المراد منه صرف الوجود الّذي لاأتمّ منه: مثلا صرف حقيقة البياض عبارة عن صرف وجود مطلق البياض، وهومرتبة من مراتب الفيض الإطلاقيّ الوجوديّ، المسمّى بالفيض المقدّص، المحيط بميع مراتب البياض. ولكن وجودها في الحارج مشوب بحكم القوابل، ممزوج بمزج الموادّ ومتلوّن بلون الأشخاص المجزئيّة، بخلاف وجوده في العقل، فإنّه بنحو الوحدة والبساطة.

قلت: لاغبار على كلامه، قدّه، لأنّ صرف كلّ وجود ممّا لايمكن حصوله فى الذّهن، بل الحاصل منه فيه العناوين الحاكية والمفاهيم المنتزعة عن ذاته أوحدوده. فالمراد منه الصرف العنواني، فإنّ الكلّيّات الطّبيعيّة عناوين لوجودات الأشخاص وهويّاتها، فهى من جهة لحاظها \_ محذوقة عنها الأجانب والفرائب \_ آيات صرف الحقائق وظهوراتها فى الأذهان، فتدبّر. مع أنّ كلامه ليس ناصًا فيما ذكر، لإمكان أن يكون المراد: أنّ الكلّيّ الطّبيعيّ بما هو كذلك وموجود فى الحارج، لايمكن أن يكون صرفالشّئ وحقيقته لأنه محدود مضيّق، وذلك بخلاف الصرف الموجود

۱ - أي: «المرتبة المحيطة».

## في الذُّهن فتدبّر!

قوله: «ففي صقع شامخ »الخ ٣/٢۴.

أى: الصّقع العقلى الّذى هو صقع عنديّتها، مع مليك مقتدر، وكونها تبيت عند ربّها، يُطعمها ويُسقيها.

و إنّما قال فى صقع شامخ، لأنّ أشمخ أصقاعها صقع فنائها فى ذات باريها وفنائها عن الفنائين وبقائها به، ويعّبر عنه بالخنفىّ والأخفى، وصقع عقلها البسيط، الخّلاق للصّر التفصيلّة، فتأمل!

قوله: «كما اشتهر بينهم أنّ الّذاتيّ »الخ٢٢/٢۴.

أقول: الأوّل إشارة إلى عدم قبوله التّشكيك. كما هو مذهب المشّائين، والنّاني إلى عدم انفكاكه عن ذى الذّاتي وكونه بُداً لازماً له.

وعبّروا عنهما، بأن، الطّبيعة الواحدة لايختلف مقتضاها. وبأنّ حكمها واحد وأنّ أفرادها متساوية الأقدام في إظهار آثارها، ليس بعضها فاقداً لها، كما ورد عنهم أيضاً : أنّ حكم الأمثال فيما يجوز وفيما لايجوز واحد، فتأمّل!

قوله: «كما تسوق إليه أدّلة الوجود الذّهنيّ»الخ١٧/٢۴.

فإنّ الحكم الايجانيّ إنّما هوعلى حقائق الأشياء ، لاعلى أشباحها. فلو تمّت الأدّلة لدّلت على أنّ الأشياء بماهيّاتها وجوداً فى الذّهن.

قوله: «عين المعلوم بالذّات» الخ ٥/٢٥.

اختلفوا في أنَّ المعلوم بالذَّات، هل هو الشَّى الحارجيِّ، او الصّورة الذَّهنيَّة.

فذهب أكثر أهل التحقيق إلى أنّه الصّورة الذّهنيّة، من جهة أنّها معلومة ومنكشفة للنّفس، أولاً وبالذّات، والموجود الخارجيّ بتبعها، ثانياً وبالعرض. ولأنّ العلم، هو نحو منالوجود التّجردي، والموجود الخارجيّ موجود بالوجود المادّيّ الغير القابل للمعلوميّة بالذّات، فلذلك قالوا: أنّ العلم هي الصّورة الحاصلة منالشيّ عندالعقل، أو فيه. فالصورة، إذن، علم ومعلوم بالذّات، والشي الخارجيّ، معلوم بالعرض أي: بعرض صورة الذّهنيّة. ولأنه، قد يعلم ما لاوجود له خارجاً أصلاً، اللّم أن يختصص بالعلم بالموجودات الخارجيّة. ولأنّ الموجود الخارجيّ، لو كان معلوماً بالذّات، صار العلم به حضوريّاً، لا حصوليّاً، فتدبر! ولائهم ذهبوا إلى اتحادالعلم مع المعلوم بالذّات، ومعلوم أنّ إدراك النّفس ليس بمتّحد مع الموجود الخارجيّ. الخارجيّ وأنّه لاواسطة بينه وبينالنّفس، بخلاف الخارجيّ.

وذهب بعض إلى أنه الموجود الخارجيّ: نظراً إلى أنّ الصّورة الذّهنيّة ما بها ينظ إلى الموجود الخارجي، وليست مستقلّة في اللّحاظ، وما فيه ينظر، بخلاف الموجود الخارجيّ، ومن هذه الجهة هي علم بالذّات، والخارجيّ معلوم بالذّات. ولأنّا نعلم بالوجدان، عندالإحساس بالبصر: أنّ المرثيّ حقيقةالشيّ الخارجيّ، عند القائلين بالانطباع، لاالشّبح الذّهني \_ فكذا الامر في سائر الإدراكات، وفرق بين رؤية الشيّ ورؤية شبحه \_ وأنّ الصّورة الذّهنيّة عرض ذهنيّ.

قوله: «لأنّ العرض عرض عام»٧/٢٥.

هذا غير مسلّم، عند القائلين بجنسيّة الجوهر والعرض،وكونها جنسين

عاليين، وانحصار المقولات والاجناس العالية فيهما. فإنَّ الاقوال في المقولات كثيرة:

فذهب بعض إلى أنها عشر مقولات: الجوهر، والمقولات التسع العرضيّة. وقيل: أنّها أربع الجوهر، والكمّ، والكيف، والنّسبة.

وقيلك هي مع الحركة.

وقيل: هي منحصرة فيالجوهر والعرض.

وجعل بعضهم الحركة خارجة عن المقولات كلّها، وقيل أنها من مقولة الكيف، إلى غير ذلك من الاختلافات، المذكورة فى الكتاب، وغيره، فى محلّه.

والقائل بجنسية العرض، كالمحقق، الدّامات، قدّه، يجعله مهيّة، شأن وجودها أن يكون في الموضوع. فعلى هذا لايكون نحواً من الوجود، بل مهيّة كذائية. ويكن أن يغرق بين الجوهر والعرض، بأنّ الجوهر مهيّة مستقلّة، يطرء عليها الوجود. في المحلّ أحياناً. وهذا بخلاف العرض. فإنّ إطلاقه على المهيّات، من جهة كونها غير مستتقلّة في الوجود، وكون وجودها نفس الحلول، والوجود في الموضوع، فهو بالحقيقة بيان لنحو وجودها، والوجود خارج عن المقولات، كما أفاده في الحاشية. ولايفرق الحال بين أن يؤخذ في رسمه الماهيّة، أويعبّر عنه بنفس الحال، والموجود في الموضوع كما لايخفي.

قوله: «بخلاف الكيف» الج ٩/٢٥.

فإنه جنس عالى، عند أكثرالعلماء، غير من جعلالعرض جنساً

## لجميع الاعراض.

قوله:«و مجنّساً بجنسين في مرتبة واحدة» الج١١/٢٥.

فإنه، لو كان أحدهما فى طول الآخر، مثل الجوهر والجسم المطلق والنّامى، مثلاً للحيوان، أو كان أحدهما بالذّات والآخر بالعرض، فلاضير فيه، كما فى النّفس. فإنّها من مقولة الجوهر بالذّات، ومن حيث كونها عالمة و معلومة لذاتها بذاتها، تحت مقولة الإضافة بالعرض. بل جميع الاشياء غير الحق، تعالى، داخلة تحت مقولة العرض، فتأمّل!

قوله: «فأنكرالوجودالذَّهنيَّ» الخ١٤/٢٥.

إنّما أنكروه مطلقاً، ولو بنحوالشّبح، مع أنّ أكثرالاشكالات مبنىً على العقول بوجودالحقايق، لا الأشباح، لأنّ بعضالاشكالات: من قبيل صيورة شىء واحد علماً و معلوماً، أو كليّاً و جزئيّاً. لا يبتنى عليه \.

قوله: «ويبطله العلم بالمعدوم» الخ١٥/٢٥\_١٤.

إم قلت: المعدوم لا شيئيّة له ولا خبر عنه، فكيف يعلم به. حتّى يردالنّقص به؟

قلت: أولاً ليس المعدوم بمنحصر في المعدوم المطلق، بل الأعدام المضافة قسم منه. والإضافة إلى الملكات لا يكفى في العلم بها، لأنها مقابلة لها. كيف تكون الإضافة إلى المقابل مناط العلم بالشيء؟ وما قيل: من أن الأشياء تعرف

ا \_ أى: «على العقول بوجو دالحقايق».

بأضدادها ومقابلتها، ليس معناه أناًإضافة إلى المقابل، أو صورة المقابل يكفى في العلم بالشيء. بل المراد أن في معرفة المقابل من حيث أنه مقابل، معونة على الحصول صورة المقابل الآخر في الذّهن، أنها تنفع في ذلك، كذا قيل، فتأمّل! وثانياً المعدوم مطلقاً مما يحصل مفهومة في الذّهن، وعلى تقدير نفى الوجود الذّهني لا يكنالعلم به أصلاً.

إن قلت: المعدوم، له صورة في المبادى العالية، فيمكن أن تحصل للتفس الإضافة العلميّة إلى ما يوجد فيها، وإن كان معدوماً في الخارج.

قلت: المنكر للوجودالذّهنى منكر لمطلق الوجود، في الصّقع الإدراكيّ، في أيّ مُدرِك كان: من المبادى العالية، أوالسّافلة. و على فرض تسليمة الوجود، في المبادى الأمريّة، لا يكفى في الحصول الإضافة المقوليّة، لعدم استشراف النّفس على تلك المبادى. ولو جعلت عبارة عن الإضافة الإشراقيّة، فهى ممّا يؤكد الوجود الذّهنيّ، ولا تنفيه أصلاً.

وبالجملة: لوكان المراد من الإضافة العلمية الإضافه الإشراقية، كمايقول بها صدرالمتألميّن في إدراك العقليّات، بل المثاليّات، فهي ممّا لايلائم مذهب المنكرين. والإضافة المقوليّة، مع تأخّرها عنالطَّرفَين، لاتصلح في دفع المفسدة المذكورة، إذلا استشراف للنّفس على تلك المبادى، حتى تحصل لها إضافة مقوليّه إلى الصور الموجوة فيما. مع أنّه، قد يحصل المفهومات المتنعة، مثل النّقيضين، لها، وهذه المفومات لاصور لها في المبادى العالية.

قوله: «وعلم النَّفس بذاتها »الخ١٤/٢٥.

لأنَّ الإضافة تستدعى طرفَين، ولاتصّور بين الشَّئ وذاته. ومن هنا أنكر بعضهم علم الواجب بذاته المقدَّسة الوجوبيّة.

فإن قلت: قد صرّح صدر المتآلهين. في علم الواجب. تعالى، بذاته: بأنَّ بعض الإضافات كعاقليّه والمعقوليّة والعالميّة والمعلوميّة، ممّا لأيقتضى تغائر الطَّرفَين أصلاً. ولو اعتباراً. وعلى فرض الاقتضاء، فالتّغائر الإعتبارى كاف.

قلت: أما أولاً مراده، قدّه، على ماقيل: الإضافة النّوريّة. وهي كون الشّئ نوراً في ذاته ولذاته، لا المقوليّة، فإنّ اقضتائها للطّرفَين المتغائرين، ولو بالاعتبار، بديهيّ، لايمكن إنكاره. وعلى تقدير أن يكون المراد مطلق الإضافة، فالمرد أنّها لاتقتضى الطّرفَين المتثابلَين، لا أنّها لاتقتضى طرفَين، ولو متغائرين بالاعتبار. والتّغائر الاعتباريّ بينالشّئ ونفسه وذاته ممّا لا يصتور أصلاً، حتّى يكون طرفاً للعالميّة والمعلوميّة بالاعتبارين.

فلايقسيم علمالتّفس، بل كلّ مجرّد بذاته، بناءً على الإضافة أصلاً. مع أنّ الإضافة المقوليّةمتأخرة عن الطّرفَين. فلو كانت مناط تحقّقها، يلزم الدّور فتأمّل!

وإن كان مرادهم من الإضافة الإضافة النّوريّه إلى المبادى العاليه، فهى، مع أنّها غير موافقه لمشربهم، فقد عرفت أنّها ثمّا يؤكدّ الوجود الذّهنيّ. فإن الإضافة النّوريّة، بين النفس، وبين النعقول الكليّة ومدركاتها النّفس الأمريّة، لاتكون إّلا بتجلّى صور النّوريّة في ذاتها وحصول أنوارها فيها. أو بأتحّادها باشّعتها

وإشراقاتها. وصيرورتها بسبب تلك الإشراقات مرآتاً يترائى فيها حقائق الأشياء.

فعلى ما ذكرنا يكون قوله، قدّه: وفى علم النّفس بذاتها، من باب المثال. ويمكن أن تكون النّكتة فى الاختصاص بالذّكر، أنّه مسلّم، عند القائلين بالإضافة، وإن أنكر بعضهم علم الواجب، تعالى، والمبادى العاليه بذاتها، فتأمّل! أولعلّ بعض القائلين بهذا القول خصّصه بالعلومالكونيّة، ولم يجعل علوم المبادى الأمريّة من مقولة الإضافة، من جهة أنَّ علمها علم فعلىّ، لا انفعالىّ إضافيّ.

قوله: «إشارة إلى ما اصطلاح عليه»الخ١٧/٢٥.

أى اصطلاح عليه بعض . والمراد به الفاضل القوشجّى فى شرحه للتجريد. والمراد بما اصطلاح عليه الحصول، لابنحو القيام بالتفس، بل مع القيام بالذّات: مثل حثول الشئ فى المكان والزّمان، كما سيصّر به، قدّه. وقد أوّل، فى تعاليقه على الأسفار، مذهب القوشجّى، بمايرجع إلى مذهب صدرالمتألّهين: من أنّ مناط إدراك التفس، للصور العقليّة، الإضافة الأشراقيّة النّوريّة الأرباب الأنواع عليها. بالتفصيل المذكور فى محلّه، وسننقله فى محلّه، إن شاء الله تعالى، فانتظره!

قوله: «فمع قطع النَّظر عن الوجود لايكون هناك مهيَّة »الز١/٢٧.

أقول ما أفاده، قدّه، إنّما يصحّ على القول بأصالة الوجود واعتباريّة المهيّة. فإنّه على هذا القول الصّحيح، والرا الجزل، لولم يصدر الوجود من المبدء لم تكن هناك مهيّة أصلاً. وأمّا على القول بأصالة المهيّة واعتباريّة الوجود، فتصحيح ما أفادة يحتاج إلى تكلّف كثير. وغاية مايكن أن يقال في تصحيحه ماأفاده في

الحاشية.

ولكنّه عندى ليس بوجيه. لأنّ تقدّم المهيّة المعجولة، من حيث رتبة مجعوليّتها، على المهيّة، من حيث هي، ليس بالوجود. و جعله من التّقذّم بالأحقيّة إنّما يتمشّى: على تقدير أن ينصتف إلى المهيّة، في مرتبة الجعل، أمر يكون من سنخ الوجود والتّحصّل، حتى يكون هو موجوداً بذاته، والمهيّة مجعولة وموجود بتبعه بالعرض، و يكون تقدّمه على المهيّة بالأحقيّة. وإنّا فمن البديهيّ أنّ ضمّ المعدوم إلى المعدوم، أو ضمّ العدم إلى المعدوم، هذا السّنخ، فالخلف أفحش.

مع أنّه، ليس للوجود، عند هذاالقائل، فرد أصلاً: لا فرد ذهنيّ و لا خارجيّ، و مناط حمل الوجود على الماهيّات، عنده، اتّحادها مع مفهوم الوجود. فكيف يتمشّى منه أن يقول: فمع قطع النّظر عن الوجود لا يكون هناك مهيّة الخ؟

اللّهم إِلّا أن يقال: لمّا كانالمعجول بالذّات، عنده، هى المهيّة، والوجود تابعاً لها فى الجمعل، و لايمكن انكاف الموجود عن المهيّة المعجولة، فلو قطعالنّظر عن الوجود، أى الموجود، لم يكن مهيّة أصلاً. لأنّ رفعه كاشف عن رفع المهيّد، من جهة بُديّته ولزومه لها. فيصدق أنّه، مع عدم الوجود بهذا المعنى، لا تكون مهيّة أصلاً، فتأمّل!

أو أن يكون المراد من الوجود حقيقة الوجود، الَّتي هو الحقيّ، تعالى، شأنه، أو النّسبة الإشراقيّة النّورية إليها، على ذوق المتألّهين. لكنّه، ليس بذائق من هذا الكأس الأوْفى، ولا له هذا القدح المعلىّ.

قوله: «والوجودالذَّهني والخارجيّ مختلفان بالحقيقة» الخ ٢-١/٢٧.

أقول: هذا منه، قدّه، مع ذها به إلى أصالة المهيّة عجيب غريب! إذ، لوكان مراده، من الوجود الذّهنيّ والخارجيّ، الحصص الذّهنيّه، من الوجود الاعتباريّ، في مع أنّه، قدّه، لا يقول بذلك، بل ينفى الفرد والمبدء الذّهنيّ عن الوجود مطلقاً في فقد عرفت أنّه في الوحدة والكثرة تابع للمهيّة. وإذاكانت المهيّة في الاختلاف بالحقيقة تابعة له في قد مع انّه ممّا لا يعقل، بناء أصالتها مستلزم للدّور.

وإن كان المراد منه الوجود، أى: مفهوم الوجود، الذى جعل اتحاد مع المهيّات مناط صدقه عليها، فمعلوم أنّه، ليس على مذاقه، إلا المهيّات الخارجيّة والذّهنيّة. والمفروض أنّها تابعة فىالاختلاف لفيرها، وليس فىالبين غيرها، إلّا المفهوم الاعتباريّ المحض، الذي لايمكن أن يصير منشاء للاختلاف أصلاً، كما عرفت. وإن كان أمراً آخر، فليس على اعترافة فى البين شئ يصح أن يصير منشاءً للاختلاف.

أللّهم ، إلا أن يقال: أنه، قدّه، تبدّل رأيه في المقام، واختار مذهب المشائين، من أصالة الوجود واعتباريّة المهيّة، واختلاف أفراد الوجود بتمام ذواتها. أو اختار مذهب الفهلويّين، وأراد بالاختلاف الا ختلاف بالشدة والفضّف، والكمال والنّقص،والتّقدم والتّأخّر، وغير ذلك، تما يختلف به مراتب الوجود ودرجاته، لكن لما به الاشترا في الوجود عين ما به الاختلاف، عبر عنها بالاختلاف بالحقيقة. أو مراده بالذّهنيّ والخارجيّ الوجودالتّجرديّ الجمعيّ البسيط القرآنيّ،

الذى للماهيّات، عند فنائها فى النّفس، واتّحادها مع وجودها المتّحد مع وجود العقول المرسلة، الكلّيّة، الجامعةالقرآنيّة، الغانى فيها، والجود الفرقانيّ المادّيّ. فإنّ المطلق بإطلاقه يغائر المقيّد لأجل ضيقه وتقيّده.

قوله: «بل الموجود الخارجي »الخ ٨/٢٧.

أراد بالموجود الخارجيّ المهيّة الموجودة في الخارج، فإنّ الوجود الخارجيّ مما يستحيل أن يوجود في الذّهن، بالوجوه المذكورة سابقاً.

وإنّما عبّر بقوله: بحيث لووجد، إذ قد عرفت امتناع انسلاخ المهيّات الذّهنيّه عن الذّهن ووجودها في الخارج وبالعكس. بل المراد وجود ما هو متّحد مع الخارجيّ والذّهنيّ في المفهوم، كما مرّشرحه مفصّلاً.

قوله: «وإذا وجدت الكيفيّة الذّهنيّة »الخ٩/٢٧.

إنّما قال في الأول: انقلب إلى كذا، وفي هذا: بذاك التّمبير \_ مع أنّه لوكان مناط الانقلاب اختلاف الوجودين بالحقيقة، فهذا المناط مشترك بينهما، فوجب حصول الانقلاب في كلتاالصّورتين \_ لأنّ حقيقة الأشياء عند الحكماء وجودها الحناص الخارجيّ. ويطلقون الحقيقة على المهيّات، باعتبار اتّحادها معه. فالمهيّة الذّهنيّه ليست حقيقة الشّئ حقيقة أبل حقيقة الموجود الخارجيّ. فإذا صار الموجود الذّهنيّ عين الخارجيّ، لم ينقلب حقيقة الشّئ، بل رجع إلى أصله وحقيقة، فتأمّل! قوله: «بأنّه إنّما يتصور هذا الانقلاب» الخ١٠/٧٧.

<sup>&#</sup>x27; -- أي: «مع وجود النفس».

أى: الانقلاب بهذا النّحو: بحيث يقال للمهيّه الذّهنيّة أنّها عينالموجودة فى الحنارج، لكنّها انقلبت كيفاً، وللمجود الخارجى، أنّه عنى الموجود الذّهنى. فأنّه، لولم تكن مادّة مشتركة، لا يكن أن يقال: هو هو صار كذا، أو انقلب كذا. كما أنهم أثبتوا الهيولى للاجسام ببرهان الفصل والوصل، من جهة أنّه عند زوال الوحدة الاتصاليّه وحدوث هويّتين. ولايقال: عدمالوجود الأوّل رأساً، وحدثت هويّتان أخرتان عن كتم العدم.

قوله: «لأنّه قائل بأصالة المهيّة »الخ١٥/٢٧.

أللّهم إلّا أن يقال: إنّه، حصل له تبدّل الرّأي، صدر عنه ما صدر. في مقام ردّ القائلين بأصالة الوجود تعجيزاً لهم، وتعنّناً عليهم، كما قال صدر المتألّهين في حقّ شيخ أتباع الّواقيّن.

قوله: «نعم هذا حق، طلق للوجود »الخ١٧/٢٧.

أى: السّعة والإحاطة، والظّهور بالمراتب المتفاوتة، والأحكام والآثار والحتلفة، وتبدّل آثارها بتبدّل درجاتها ومراتبها ونشئاتها، وتبعيّة المهيّة في التّبدّل والاختلاف والأحكام الوجوديّة.

وذلك لما نشاهد من الإنسان، فإنه رفيع الدّرجات، ذوالعرش الجميد بحول الله وقوّته، وله مراتب متفاوتة، من مرتبة النّطفيّة إلى آخر درجات الولاية. فإنّه في مرتبة: جماد بالفعل نبات بالقوّة، وفي موطن آخر: إنسان بالفعل ملك و عقل

۱ - «هذا هو»، خ ل.

مرسل بالقوّة، إلى أن يصير عقلاً بالفعل، بل عقلاً فقالاً خلاقاً للعقول التفصيليّة وله في كلّ مرتبة مهيّة أخرى، ولكن كلّها متّحدة في الوجود الجمعيّ الاستيعائي السّعيّ الإنسانيّ، ومندرجة في حدّه التّامّ فلا ضير على أصالة الوجود: أن ينقلتب الموجود الخارجيّ، من حيث ترتّب الآثار المطلوبة، وتصير فاقدةللآثار، عن وجودها في الذّهن، لأجل أنّة في الوجود الدّهنيّ موجود بالوجود التّبعي التطفليّ للنفس، فتأمّل!

قوله: «على المسامحة تشبيهاً» الخ۴/۲۸-۵.

أى: لمّا وجدوا حقايق الاشياء ومهيّاتها في موطن الذّهن، موجودة بوجود واحد مبسوط، هو إشراق النّفس وظهورها، غير قابلة للتّجزّى والانقسام، منزّهة عن النّسبة والتّبدّل ـ وكان هذا الظّهور والوجود منغمراً في ذات النّفس وحقيتها الوجوديّة الالهيّة الأخفويّة، كمانغمار العرض في الموضوع، وشائوا تطبيق الكتاب القرآني الانفسيّ مع الكتاب الفرقاني الآفاتي ـ شبّهوا تلك الماهيّات بالكيفيّات الخارجيّة، من حيث انغمارها في الموضوعات، وعدم قبولها للتّجزيّ والنّسبة والقسمة، فعبروا عنها بالكيفيّات الذّهنيّة مسامحة في التعبير والتّفسير.

قوله: «فالعلم لمّا كان ستّحداً »الخ ٥/٢٨-ع.

إنّما قيّد بقوله بالذّات، ليخرج اتّحاده مع المعلوم بالعرض، لأنّه متحّد معه. لكن بعرض اتّحاده معه المعلوم بالذّات، الّذي هيالصّورة العلميّة.

<sup>&#</sup>x27; – أي: هلما وجدوا حقايق الاشياء غير قابلة».

قوله: «وبين كونه عرضاً خارجيّاً، لافي مقام ذاته»الخ١٢/٢٨–١٣.

أمّا كونه عرضاً. فلحلوله فىالنفس، كحلول العرض فىالموضوع. وأمّا كونه عرضاً خارجيّاً، فلأنّ المراد بالخارجيّ ماتترتّب الآثار الخارجيّة عليه. وهو ممّا تترتّب آثار العرضيّه عليه فيه الذّهن. ولأنه من حيث قيامه بالنّفس الخارجيّة خارجيّ. وأمّا كونه عرضاً خارجيّاً، لاف ى مقام ذاته. فلأنّ عرضيّته باعتبار وجوده لاباعتبار مهيّة، والوجود خارج عن المهيّات.

فأن قلت: الوجود ما به يتحقّق المهيّة، وتتذوّت ويترتّب عليها الآثار، فإذا كانت المهيّة باعتبار وجودها عرضاً والوجود ممّا به يظهر آثار الماهيّات، فيجب أن تكون باعتبار ذاتها عرضاً أيضاً. وإّلا لم يكن الوجود تحقّق مهية العرض، بل تحقّق مهيّة أخرى. ومحال أن تتحقّق مهيّة بوجود مهيّة أخرى.

قلت: نعم هذا إذكانت موجودة بوجود ذاتها، ولكن هذ الوجود لها تبعاً تطفّلاً، كما أشرنا إليه، وسيصرّح به.ج

قوله:«كا أنّ الجزئى جزئىّ»الخ١٥/٢٨.

وكما أنَّ المعدوم المطلق معدوم مطلقا بأحدالحَملين، ومن أقسام الموجود الذَّهنَّ بالآخر. وكما في شريك البارَّى والممتنع وأمثالها.

قوله: «الطّبايع الكلّبة العقليّة »الخ ١/٢٩.

قال، قدّه، في الحاشية: «المراد بها الكلّيات الطّبيعيّة »الخ.

أقول التَّقييد بالطَّبيعيَّة لبيان ماهو الواقع في المقام. لا من جهة أنَّ الكلِّيات

العقليّة، بمعنى الكلّى السّعى الاحاطّى، كالعقول الطّوليّه والعرضيّة، داخلة تحت مقولة من المقولات. بل على ماهو التّحقيق، من أنّها إليّات صرفة و وجودات مخضة ليس لها كلّى طبيعى و مهيّة اصلاً، فضلاً عن أن تدخل تحت مقولة منالمقولات.

أو المراد: أنّ الجهة الّتي صارت بسببها المهيّات الكليّة غير داخلة تحت المقولة غير موجودة فى الكليّات العقليّة بالمعنى المذكور، وإن اشتركت معها فى عدم الدّخول. لأنّ ملاك عدم اندراجها تحت المقولة عرائها عن الوجودات الخاصّة بها، وكونها عارية عنها لا أثر لها أصلاً، حتى تندرج تحت المقولة. من جهة أنّ ملاك الاندراج تحتها عنده قدّه، ترتب أثر تلك المقولة. كما سيصرّح به. وهذا بخلاف تلك العقول المرسلة الكليّة والكلمات التّامّة والإلهيّة، فإنها موجودة بالوجود الجمعيّ التّماميّ الأحدى، فتدبر!

قوله: «ومعقوليّتها» ١/٢٩.

أى من حيث مفاهيمها.

قوله:«أَى: وجود حالة أو ملكة»الخ٢/٢٩.

أقول بناءً على مذهبه، قدّه، من اتّحاد العقل والعاقل والمعقول. فالمراد بتلك الحالة والملكة ليس ما هوالمعروف عندالقوم، عندإطلاق هاتين الكلمتين: منالكيفيّة الرّاسخة، والغير الرّاسخة. بل المراد ماهوالمعروف والمصطلح عندالعرفاء. فإنهم يسمّون الدّرجات الحاصلة للنّفس الإنسانيّة، في سلوكها العلمّي والعمليّ

وسفرها بالاسفار الأربع المعروفة، عند عدم رسوخها بالحال، وعند رسوخها فىالنّفس، وصيرورتها ذائية وجوهريّه لها. بالملكة.

فبناء على مذاقه، قدّه، من الاتحاد والحركة الجوهريّة ــ لمّا كا إدراك التفس للعقليًا، في أوّل الحال، عنده قدّه، بالمسافرة إلى ديار المرسلات وعالم الأمر ومشاهدة الذّوات التّوريّة، عن بُعد، من جهة لمعاتها الاشراقيّة وإضافاتها التّوريّة، وعند تأكّد الاتصال وحصول ملكته تصير مرأتاً يترائى فيها حقايق الاشياء، وفي آخر السيّر والبلوغ إلى المنتهى تتّحد مع أصلها، وتصير عقلاً كليّاً مرسلاً مضاهياً للمقل الاوّل، بل مظهراً للمرتبة الحديّة والواحديّة، وخلاقاً للعقول الكلية المرسلة وللخياليّات بالمسافرة إلى عالم المثال المطلق والبرزخ المنفصل، ومُنشأة للصور التّوريّة البرز خيّة عند تأكّد الاتصال ــ عبّر عن تلك الاضافات الاشراقيّة التّوريّة، في بدو حدوثها، بـ «الحال» وعند رسوخها وتأكّدهاً «بالملكة».

ولكن لمّا كان ذهابه إلى كونالصّور الذّهنيّة كيفيّات، بالحمل الشّايع بالذّات، بناء على حفظ أصول القولم، الّذى، لولاه، لخالفوه ابناء الجدال وأصحاب القيل والقال من أهل الاهواء والآراء الباطلة السّخيفة، كماصرّح به المصنّف، قده، في تعليقاته على الاشفار، فيمكن ان يكون المراد بـ«الملكة»و «الحال» معناهما المشهور وعندالجمهور. ويكون المراد من المظهريّة والمصدريّة ما يناسب الحال والملكة بمعناهما. فإنّ الملكات البسيطة خلاقة أيضا عندالقوم للصّور التفصيليّة، والملكة بمعناهما. فإنّ الملكات البسيطة خلاقة أيضا عندالقوم للصّور التفصيليّة، كان لاخلاقيّة ايجاديّة، بل إعداديّة، أو المنشأيّة والنّسويّة، والحالات، لمّا كانت

غير قويّة غير بالغة إلى حدّ الملكات في الخّلاقيّة التّفصيليّة بالمعنى المعروف عندالقوم، جعلها مظهراً للصّور، لأنّ المظهريّة تشبّه الفاعليّة أيضاً. لكن فاعليّه ضعيفة.

أو يكونا بالمعنى المعروف عنده. الَّذي بيَّنه، قدَّه، في الحاشية. فيكون عرضه قدُّه، من هذالأمرَين الجمع بين ماأسَّسه، قدُّه، مع أصول القوم: بأن يجعل المظهريَّة باعتبار الصُّور العقليَّة، والمصدريَّة باعتبار الصُّور الحسَّيَّة والخياليَّة، كما هورأيه ومذهبه، قدُّه، مع حفظ ما ذهب إليه القوم،من كون العلم، وبالحال أو الملكة عندهم، وصيرورتهما منشاء لإدراكالنَّفس، منالعقليَّات والحسيَّات والخياليَّات، بالمظهريَّة والمصدريَّة، وجعل مايحصل سما من المدركات، من مقولتهما، الَّتي هي مقولة الكيف، من جهة عدم وجود لها في صقع النَّفس، عندهم، غير وجود تلك الملكة، اوالحالة الادراكيّة، الموجودة، بوجودهما، تلك المدركات التّفسيّة. وهذا الوجود وإن لم يكن الوجود الخاصّ الخارجيّ. المتعلّق بتلك الماهيّات إلّا أنَّةًا لم يكن لها في صقع النَّفس وجود آخر، غير هذا الوجود، وفي هذا الوجود، وفي هذا الوجود، يترتّب عليها أثار الكيف بالذّات. ومناط الاندراج تحت المقولة ترتّب آثارها على المندرج تحتها فجعلت، بحسب ذاك الوجود، من مقولة الكيف.

فإن قلت: الوجود ليس بجوهر ولا عرض، فكيف تكون الماهيّات، بحسب ذاك الوجود مندرجة تحت مقولة الكيف؟

قلت: نعم؛ لكن هو جوهر بعين جوهريّةالجوهر وعرض بين

عرضية العرض. فهذا الوجود، لمّا كان وجوداً لتلك الحالة، أوالملكة، وهما من مقولة الكيف بالذّات عندهم، فصارت تلك الماهيّات أيضاً مندرجة تحتها من جهة اتحادها معهما.

فإن قلت: فيجب من ذلك أن تكون تلك الماهيّات مندرجة تحت مقولةالكيف بالعرض، لا بالذّات. لأنّالمندرج تحتها بالذّات هاتانالصّفتان، لا تلك المدركات العقليّة والخياليّة.

قلت: لمَّا صارتالمدركات موجودة بعين وجودهما، ومتَّحدة معهما، وليس هناك وجود آخر، فلذلك جعلت من تلكالمقولة بالذَّات. و ذلك فيالاشاهد، كما أن الصّورةالحاصلة في سطحالمرآتالظّاهرة فيها، موجودة فيها، وقائمة بها عندالقوم ولكن المُظهر ليس جوهرالمرآت، من حيث هو، بل من حيث اتَّصافها بالصّقالة، الّتي هي من الكيفيّات. فبا لحقيقة المظهر لها تلك الكيفيّة، ولمّا كانت هي موجودة بعين وجودها. صارت من مقولةالكيف. فتأمّل! وهذا بوجه مثل باقي صفات النَّفس عندهم، مثل الإرادة والقدرة ونحوهما. فإنَّالارادة متَّحدة معالم اد بالذَّات، مع أنَّها من مقولة الكيف عندهم. والمراد، من حيث ذاته و مفهومه، من مقولة أخرى، مع أنّه، من حيث وجودهالتّفسيّ واتّحاده معالإرادة، من مقولةالكيف. وبالجملة ليس فيالبين إلَّا وجود واحد، و هو وجود تلكالحالة أو الملكة، وهما من مقولةالكيف عندهم بالذَّات، وذلكالوجود بعينه، وجود للمدركات الذَّهنيَّة، فلذا جعلت من حيث الوجود من مقولة الكيف.

فإن قلت: قد أعترف بعدم إمكان أن توجد مهيّة من الماهيّات، بوجود مهيّة أخرى. فكيف تجوّز أن تكون المهيّات الذّهنيّة موجودة، بعين وجودالكيفيّة التفسانيّة.

قلت: مامنعته واستحلته هو أن يكونالوجود الخاصّ بمهيّه عينيّة بعينيه وجوداً لمهيّته أخرى، كذلك. وفي هنا صار الوجود الخارجيّ، الخاصّ بمهيّة الحال والملكة وجوداً ذهنياً لمهيّة أخرى، هي مهيّة المدرك.فإنّ النّفس لاتصير، من حيث وجودها الشامخ الرّفيع، الذي توجد به ذاتها، من حيث غيب هويّتها المغربيّة، مظهراً، ولا مصدراً لتلك الصّور عندهم – وإلا صارت مندرجة تحت مقولة الجوهر – بل من حيث ظهورها بتلك الحالة والملكة، فلذلك صارت المدركات مندرجة تحت مقولة المدركات

قوله: «فقد حُدّدا »الخ ٥/٢٩.

تعليل للاندراج تحت مقولة الكمّ والجوهر. لأنّ كون الأشخاص جواهر، أو كميّات في الحارج، من جهة صدق مفهوم الإنسان والسّطح عليها. فإذا لم يكن الجوهر والكمّ مأخوذَين فيما، لم تكن الاشخاص كذلك، كما هو واضح.

قوله: «كيف، ولو لم تؤخذ »الخ ۶/۲۹.

فإن قلت: ماذكره مبنىً على وجود الكلّى الطّبيعى في الخارج. وإَلا، فيمكن أن تكون غير مأخوذة في حدّهما. مع أن يكون الأشخاص جواهر، وكميّات،

۱ - أى: «والاصارت تلك الصور».

في الخارج .

قلت: كَــُلا. إنّها كملة، قائلها قوّتك الوهميّة، فإنّ النّافين لوجود الكلّى الطّبيعيّ في الخارج، لاينكرون صدقه على أشخاصه، وأفراده.

قوله: «إذ لم يكن أزيد من »الخ ٩/٢٩.

أى: من صدقه بالحملالأولى الذَّاتيُّ عليه نفسه.

قوله: «وباعبار اتّصاله »الخ١٢/٢٩-١٣.

المراد بالحدّ المشترك هنا: ما يكن أن يكون بداية لأحد القسميّن، ونهاية للآخر، ولا يكون من جنس الأقسام، ولا يزيد القسم بازدياه عليه، ولا ينتقص بانتقاصه منه.

مثل النقطة بالنسبه إلى الخطّ والخطّ إلى السّطع، والسّطح بالنّسبه إلى الجسم التّعليميّ.

قوله: «نعم مفاهيمها لاتنفك» الخ ١٥/٢٩.

أي: تقديق عليها بالحمل الأولى دائماً.

قوله: «لكنّه ما به ظهور الماهيّات وآثارها »الخ ٢/٣٠.

أى: هو جوهر بعين جوهريّتها، عرض بعين عرضيّتها، ومتّحد معها؛ وحكم أحد المتّحدين يسرى إلى الآخر.

قوله، قدّه: «وهذا نظير المهيّات والأعيان الثّابتة، في نشأة العلم الرّبوبيّ »الخ-٥/٣٠-ع. أى: كينونة حقائق الأشياء، في الصقع الشامخ من النفس، نظير كينونة حقائقها ومهيّاتها، في العلم الرّبوبيّ. حيث أنها، مع وجودها التّبعي التطفّليّ. لوجود الأسماء والصّفات، معدومات. بمعنى أنها ليست موجودة بوجودها الخاصّ الحفارجيّ العينيّ الّذي به تظهر آثارها، ويتربّب عليها ماهو المطلوب منها، من اللّوازم الوجوديّة، والآثار الخاصة الخارجيّة. فليس في نشأة العلم حيوان ولا إنسان ولاسماء ولاأرض عينيّ، يصدق عليها تلك العناوين والمهيّات بالحمل الشايع، بمعنى أنّه يتربّب عليها آثار الحيوانيّة والإنسانيّة والنّاطقيّة ونحوها. بل يصدق عليها تلك العناوين، بالحمل الشايع يصدق عليها تلك العناوين، بالحمل الثمّايع يصدق عليها تلك العناوين، والموجود هو، تعالى ليس غيره.

ثم اعلم: أن تحقيق المرام من هذا الكلام، يتوقف على تمهيد مقدّمة. وهى: أنّه، قد اختلف أهل النّظر مع أهل الشهود، فى أنّ ذات الحقّ، تعالى، وحقيته، هل هو الوجود المطلق اللّل بشرط، أو الوجود بشرط لا، أى: بشرط عدم الاتّصاف بالفقدانات والنّقائص والحدود المدميّة؟

وذهب العرفاء إلى أنه الوجود المطلق السّاذج عن كلّ قيد، حتّى قيد «البشط لأثيّة»، أو «اللا بشرطيّة». ويعبّرون عنه بالجودد المطلق السّاذج، وغيب الغيوب، ولا اسم ولا رسمله، وأمثال ذلك. ويجعلون مرتبة الأحديّة مرتبة

ذاته. أغنى اولى رُتُب الحقيقة الغيبيّة المغربيّة، لكن الأحديّة «اللّابشرط»، لا «بشرط لا» وهي مرتبة التّعيّن الأول، وحقيقة الحقائق والبرزخيّة الأولى، ومقام أو أدنى، وجمع الجمع ونحو ذلك من الألقاب. ويجعلونها مرتبةالعلم الذّاتيّ الجمعيّ الكماليّ، ومرتّة ظهور ذاته لذاته بذاته، ومقام رؤية المفصّل مجملاً بالإجمال الوجوديّ.

ويقولون: أنَّ ذاته المقدَّسة في هذه المرتبة تظهر بذاته لذاته على ذاته، ويشاهد ذاته بالذَّات والكمالاتُ المستجنَّة في غيب ذاته، منالأسماء والصَّفات ولوازمها، من الأعيان التَّابتة والصُّور العلميَّة بتبع شهود ذاته. فذاته مشهودة له تفصيلاً. وتلك الأمور بنحو الوحدة والبساطة والإجمال الوجوديّ. ولكن لمّا كانت هذه المرتبة مرتبة الوحدة الصّرفة السّاذجة والأحديّة المحضة، لاتحقّق لكثرة فيها أصلاً ولا للتّعينَن ظهور مطلقاً. إلا تعيّن واحد فقطً، هو أصل التّعيّنات ومحتدًالظهورات. وهو كونه لذاته، فحسب. ثمّ بعد هذالشّهود، بعديّه رتبيّة الحاظيّة شهود ذاته بصور أسمائه وصفاته. ويعبّرون عنه برؤية المفصّل مفصّلاً بالتّفصيل العمليّ المفهوميّ، وبمقام الواحديّة ومرتبة الجمع ومقام قاب قوسين ونحو ذلك. ويسمُّون التَّجلَّى، الَّذي به يظهر تلك الحقايق في ذلك الموطنالشَّامخ، بالفيض الأقدس كما مرّ سابقاً. ومنشأ ذلكالعلم أيضاً علمه بذاته وأسمائه وصفاته. من جهة كونه نوراً لذاته ولغيره، علَّة لكلُّ شئ. وفي علمه بذاته وأسمائه وصفاته، من جهة كونه نوراً لذاته ولغيره، علَّة لكلَّ شئ. وفي هذه المتربة يظهر الحق. بتمام أسمائه وصفاته بلوازمها، وهي المهيّات المعبّر عنهابالأعيان الثبابتة. ويقولون: أنَّه

يجيئ الكثرة في هذا المقام بما شئت.

وإنَّما يعبَّرون عنه بذلك، لأنَّ حقيقة كلُّ شئ عندهم نحو تعيَّنه في علمالله. فهذه الصّورالنّرية العلميّة أعيان الأشياء، وحقائقها وذواتها. ولأنهم اصطلحوا على تسمية الوجود الجمعيّ الأحدى \_ الّذي لايترتّب به على تلك الأعيان والحقائق آثارها والخارجيّة الحناصّة بها. الّتي هي من آثار وجوداتها الفرقيّة المحدودة ــ بالنَّبوت، فلذلك يسمُّونها بالأعيان النَّابِنة. أو لأنَّها لَّما كانت في هذه المرتبة موجودة بالوجود الجمعيّ، الّذي لايتغيّر ولايتبدّل ـ لقوله، تعالى، لايتبدّل القول لَديّ الآية \_ عبّروا عنها، لذلك أو لأزليّتها، بالأعيان التّابتة، أي الثّابتة أزلاً وأبداً. أو عبّروا عنها بذلك، لأنها«لامجعولة». بلامجعوليّة الذَّات والأسماء والصّفات. لانَّ زبدة الأعيان المتقرّرة في ذاك الموطن الشريف من اللوازم الغير المتأخرّةلوجود الأسماء والصّفات، ومن مظاهرها الحقيقيّةومجاليها العلميّة، باعتبار وجودها في العلم، ومن رقايقها الخارجيّة بهاعتبار وجود مصاديقها في العين. لكنّ المتقرّر منها في تلك النَّشأة نفس مفاهيمها، لاوجوداتها الخاصَّة المحدودة،كما عرفت. وهذا معنى قوله: «فليس في ذاك المقام» الخ.

ولكن الحق القراح أن في هذا المقام الشامخ الرّفيع النّحو والأعلى من كلّ شئ. ففيه حيوان وإنسان ومَلك ومُلك،لكن على النّحو الّذي يناسب ظهوراتها فيه. لأنها موجودة بالوجود الجمعيّ الأحدىّ، وهذالوجود، وإن لم يكن لها بالأصالة،

<sup>&#</sup>x27; - ق(٥٠). ٢٩ «ما يبدل القول لدى وما انا بظلام للعبيد».

إلا أنها موجودة بوجود باطن ذواتها. الذى هو أقرب إليها من ذاتها. وسنرجع إليه في مستانف الكلام، إن شاء الله، تعالى.

قوله: «الوجود الذّهنيّ لها تبعاً»الخ ١٠/٣٠.

أى: تبع الأسماء والصّفات.

قوله: «والمهيّة قد علمت» الخ ١٧/٣٠.

أى: المهيّات وإن كانت محفوظة فى ذاك الموطن، إلا أنّها قد عرفت حالها أى: كونها اعتباريّة، غير منشأةللآثار، إلا بتبع وجوداتها الخاصّة، الّتي عرفت انفكاكها عنها.

قوله: «صحّة هذه السّلوب» الخ ١/٣١.

وذلك، لأنها وجودة بالوجود الجمعى البسيط، الذى للنفس باعتبار مقامها الشامخ الرّفيم. وهي مع العقول القادسة، على ماقرّر عند أرباب التحقيق، وجودات صرفة إنيات محضة، مجرّدة عن المهيّة، فضلاً عن المادة. وإذ ليست لها مهيّه وحدّ، فلاتكون مندرجة تحت مقولة الجوهر والعرض لأنهما من أحكام المهيّات وأقسامها وهي المذكرة في حدّهما. فهي، عند وجودها بهذا الوجود، مستقرة عند مليك مقتدر، تبيت عند ربها يطعمها ويسقيها، بل هي فوق الكوئين وأرفع من الإقليمين والعالمين، فضلاً عن الجوهريّة والعرضيّة. وأيضاً أنها، من حيث وجوداتها في النّفس، لاجوهر ولاعرض، بل الوجود ليس مجوهر ولاعرض، بل

۱ – أى: «والماهيات».

فوق الجوهريّة والعرضيّة، لأنهما من أحكام المهيّة «يَدَالله فَوقَ أَيْديهِمْ» ﴿ قُولَ: «مِفاهيم المقولات، إمّا نفسها، أو جزئها »الح ۴/۳۱.

إن قلت: لايلزم، على ذلك التقدير، جمع المتقابلين. لأن صدق مقولة الكيف على ذلك التقدير، بالحمل الشايع الصناعي، وصدق تلك المقولات، من جهة كوها إما نفسها أو جزئها، بالحمل الأولى الذاتى؛ وقد عرفت أنه لامنافاة بينهما، وإن من شرائط التناقض، واجتماع المتقابلين، وحدة الحمل. قلت: مقصوده، وقده أنه، يلزم اجتماع المتقابلين، بحسب حمل واحد. لأن هذه المفاهيم والصورالعلمية، لما كانت من مقولة الكيف بالذات، يجب أن تكون مأخوذة في مفهومها، وإلا لم تكن مندرجة تحتها بالذات، كما هو واضع فهي، كما أنها كيفيات، بالحمل الشايع، كذلك كيفيات بالحمل الأولى، من جهة أخذ مفهوم الكيف فيها. ولما كانت المقولات الأخر، الأخر إما عينها أو جزئها، يلزم أن تكون بذاك الحمل أيضاً من المقولات الأخر، فيلزم منه جمع المتقابلين بحسب حمل واحد.

فإن قلت:كونها فرداً للكيف بالذات لايقتضى حمل مفهوم الكيف عليها بذاك بالحمل الأولى، لأنها ليست نفس مهفوم الكيف فقط، حتى يصدق عليها بذاك الحمل لأنَّ مناط ذاك الحمل الاتحاد في المفهوم،ومهفومها، بحسب المهيد، الكيف وشئ آخر لمكان فرديتها أخصيتها عن مطلق الكيف، وكونها نوعاً منه. كما أنَّ الأنسان ، لكونه مركباً من الحيوان والناطق، لايصدق عليه كلَّ واحد منهما، ولا

۱ -الفتح(۲۸)،۱۰،

هو عليها بالحمل الأولى الذاتى، بل بالحمل الشابع. وكذلك زيد، الذى هو فرد الإنسان، لايصدق عليه الإنسان بالحمل الأول، لأنه الطبيعة مع التشخص والهذية، لانفس مفهوم الإنسان فقط، كما فى كل فرد و مصداق بالنسبة إلى مهية.فتكون كيفيّات بالحمل الشّايع، وكلّ من مقولة خاصة بالحل الأولى، ولاضير فيه، كما عرفت. قلت: إنّها، وإن لم تكن كيفيّات، بالحمل الأولى ، لكن لاشك أن مقولة الكيف مأخوذة فى حدّهما، لمكان كونها فرداً لها بالذّات. وهى باعتبار مفاهيمها؛ إمّا أن تكون عين المقولات الأخر، أو تكون هى جزء منها. فيلزم أخذ المقولتين المتبائنيّين فى حدّ شئ واحد، فيكن باعتبار الحمل الثنّايع مصداقاً لهما، ويلزم منه جمع المتقابلين بحسب حمل واحد.

فإن قلت:إذاكا غناط الاندراج تحت شئ، وصدقه عليه بالحمل الشايع، ترتب أثره عليه، فتلك الصور لايترتب عليها آثار المقولات الأخر، غيرالكيف، فلايصدق عليها بالحمل الشايع، غير مقولة الكيف.وهي أيضاً من مقولات أخر بالحمل الأولى، لوكانت نفس تلك المقولة، أو مركبة منها ومن غيرها، لوكانت المقولة جزئها، وجوزنا تركب مهية واحدة مندرجة تحت الجوهر والعرض مثلاً، بأن يكون جنسها من مقولة الجوهر وفصلها من مقولة العرض. وهي على ذاك التقدير لايصدق عليها، باعتبار المهية، إحدى المقولتين: لابالحمل الأولى، ولابالشايع. أما بالشايع فظاهر، لأن المهية من حيث هي هي، ليست إلا هي، لا أثر لها، حتى تندرج تحتها.وأما بالحمل الأولى، فأن مفهوم المقولة جزئها، لاعينها.وعلى تندرج تحتها.وأما بالحمل الأولى، فأن مفهوم المقولة جزئها، لاعينها.وعلى

التدقيرين لايلزم أخذ مقولة الكيف في حدّها، من حيث كونها مفاهيم الأشياء ومهيّاتها، لأنها نفس حدود الأشياء، ولاحدّ للحدّ أصلاً.مثلاً: مفهوم الجوهر، لوفرضنا اندراجه تحت مقولة الكيف بالذّات، لايلزم منه أن تكون مأخوذة في مفهومه، من حيث أنّه مفهوم الجوهر، بل من حيث كونه بجوداً بوجود، يتربّب عليه آثار الكيف وهو من هذه الحيثيّة ليس مفهوم الجور فقط، بل الجوهر الموجود بالوجود، الذي يتربّب عليه آثار الكيف. ومن جهة أنه مفهوم الجوهر لايحد أصلاً، لأنّ الحدّ للحقائق، لاللمفاهيم والعنوانات والحدود.فلايلزم ما أشرت إليه من جيم المتقابلين بحسب حمل واحد.

قلت: مقصوده، قدّ، أنّه، لوكانت المفاهيم الذّهنيّة مندرجة تحت مقولة اليكف بالذّات، من حيث كونها مفاهيم الأشياء، لامن حيث وجودها فيالتفس، يلزم مارذكر من المحذور، كمايرشد إليه قوله: «ومن حيث وجودها فيالتفس» الخ. ولزوم المحذور على داك التّقدير واضح. لأنّ مقولة الكيف يجب أن تكون مأخوذة فيها، لمكان فرديّتها لها بالذّات، مع أنّ المفاهيم : إمّا نفس المقولة، أو تكون المقولة جزء منها فتأمّل!

فإن قلت: ليس مقصوده، قدّه ما مذرت،لمكان قوله: «صدق كلّ طبيعة على فرها»؛ ومن المعلوم أنّ صدق الطبيعة على الفرد من حيث وجود الفرد، لا من

<sup>&#</sup>x27; - أى: «أن تكون مقولة الكيف».

<sup>ً –</sup>أي: «لمولة الكيف».

جهة نفس المفهوم. بل مراده أنها إذاكانت فرداً للكيف بالذّات كانت مقولة الكيف مأخوذة فيها وصادقة عليها. مع أنها، إمّا المقولة الأخرى جزئها، لوكان المتصور نوع المقولة، أو نفسها. لوكان نفسها. ويلزم منه اجتماع المتقابلين في حريم ذاتها: إحداهما مقولة اليكف، والأخرى مقولة أخرى. ويرد عليه ما أشرنا إليه.

قلت:لوكان مقصوده ماذكرت، لايتوجّه عليه إيراد أصلاً أيضاً لأنّ اللازم منه جمع المتقابلين في الواقع، على جميع التقادير. إذلا يمكن أن يكون مفهوم الجوهر، مثلاً، مأخوذاً فيه مفهوم الكيف، وإن كان مصداقه جوهراً وكيفاً بالذّات، كما لا يخفي فتدرًا

قوله: «فما هذا الكيف بالذَّات »الخ ٥/٣١-۶.

أى: لمّا كان كلّ ما بالعرض أن ينتهى إلى ما بالذّات، فإذا كانت كيفيّات بالعرض، فما هذا الكيف بالذّات؟

قوله: «قلنا وجود تلک المهيّات» الخ ٧/٣١.

أى:الوجود المنسوب إلى كلّ شئ، ما به يتحقّق ويتكوّن ذلكالشّئ.ووجود هذه المقولات فىالنّفس، إن كان الوجود الخاصّ بها،الّذى به تظهر آثارها، فهو مع أنّه مسلتزم للانقلاب ومخالف معالفرض والوجودان، من مشاهدة عدم ترتّب آثارها عليها. ممتنع من وجهين:

أحدهما: أنّة على فرض تسليمه مستلزم لاجتماع المتقابلين. لأنه لوكانت المقولات، من حيث وجودها في النّفس، من مقولة الكيف بالذّات، ومع ذلك ترتب عليها أثارها الخاصة بها، لكانت بحمل واحد، ومن حيث ذاك الوجود مندرجة تحت مقولة اليكف، ومقولة أخرى بالذّات. وهو ممتنع قطعاً مثل أن تكون بحسب وجوداتها الخارجيّة،كذلك.

والثّانى: أنّ الوجود الخاصّ بهذه الماهيّات كمّا لايكن أن يكون سبباً لاندراجها تحت مقولة الكيف. لأنّ وجود كلّ شئ ما به يتحقّق تلك المهيّة، وتظهر به آثارها الخاصة بها، فكيف يمكن أن يكون سبباً لاندراجها تحت مقولة الكيف مع كون كلّ منها من مقولة خاصة مخالفة لكيف؟ وإن كان ذلك الوجود ظهورها على النّفس ووجودها فيها، أى: وجودها الذّهني، فمن المعلوم أنّ ذلك كون تلك الماهيّات وتحققها، لكن بالوجود الذّهني والظهور الظّلي. وليس هوكون مهيّة الكيف ووجودها، حتى يظهر به آثارها، ويصير سبباً لاندراج تلك المقولات، باعتبار وجودها الذّهنيّ، تحت مقولة الكيف. وهو، من حيث أنّه وجود، ليس بجوهر ولاعرض، بل جوهر بعين جوهريّة الجوهر، وعرض بعين عرضية العرض. قوله، قدّه: «بل لعلّه وجود» الح ٨/٣١ .

أى: لعل ذلك الوجود، أذى يظهر به آثار الكيف بالذّات، وجود خاصً تحقّق به مهيّة خاصّة، هى من مقولة الكيف بالذّات. وذلك الوجود كيف، بعين كيفيّتها، وتلك المهيّة هى مهيّةالعلم. وذلك الوجود وجودٌ تلك المهيّة الكيفيّة بالذّات، وظهورها للنّفس،ووجودٌ لتلك المهيّات المعقولات للنّفس بالعرض،

۱ -«مهیه»، خ ل.

وظهورٌ لها عليها، كذلك. وهذا، كما أنَّ وجود زيد وجود للمهيَّة الإنسانيَّة بالذَّات وللمفاهيم العرضيّة الصّادقه عليها ، مثل الكاتب والضّاحكم ونحوهما بالعرض. وذلك الوجود، بالنَّسبة إلى وجود تلك الصُّور، كمال ثان ووجودٌ آخر للمهيَّات الموجودة به فيالنَّفس، غير وجوداتها الخارجيَّة. لأنَّ وجودها في الخارج كان متحقَّقاً. ولم يكن هذا الوجود. فهذا الوجود بالنَّسبه إليها«نورٌ على نور» ْفإنَّ وجودالتَّفس نور، وظهورها علىالتَّفس نور آخر. وقد ظهر من هذا أنَّ مراده. قدّه. من كون هذا الوجود وجوداً آخر لتك المهيّآت. أنّه وجودٌ آخر بالنّسبة إلى وجوداتها العينيَّة، لابمعمني أنَّها موجودةبوجودين: وجودها الخارجيُّ .و وجودها الذَّهنيُّ، بتبع وجود مهيَّة العلم. فإنَّ ذلك تمتنع جدًّا.وليس مراده أيضاً بل، بمعنى أنَّ لتلك المهيّات كمالَين: وكمال ثان، وهو وجودها فىالنّفس، وظهورها عليها، بتبع وجود مهيَّة العلم. ولمَّا كان ذلك الوجود حاصلاً لها بعد وجودهاالخارجيِّ: إمَّا زماناً. كما في الكلّيات بعد الكثرة. وإمّا ذاتاً. وإن تأخّر عنه زماناً. كما في الكلّيات، قبل الكثرة الظّاهرة ملى النفس بإشراق الحق، منجهة تأخّر رتبة الوجود الذَّهنَّى عن الخارجَّى طباً. لمَّا لم تكن فيالخارج متَّصفة بذلك الوجود العلمّي أو المعلوميّ، عبّر عنه بالكمال الثّاني.

<sup>&#</sup>x27; - «عليه» - '

۲ –النور (۲۴).۳۵.

<sup>&</sup>quot; - أي: «الكليّات الظاهرة».

هذا على تقدير إرجاع ضمير «ظهورها» إلى تلك المهيّات المقولات. وأمّا لوكان مرجعه مهيّة العلم، فالمعنى أنّ ذلك الوجود الخاصّ بمهيّه العلم، هو ظهور تلك المهيّة بالعرض. ولمّا كان هذا ظاهراً بقرينة المقام أو من قوله: «وهذا كمال ثان» الح اكتفى به، قدّه.

وظهر تما أفدناه لك معنى قوله: «لأنّ وجودها فى الخارج كان»الخ. لأنّ ما أفادة بظاهرة ينطبق على الكلّيات بعد الكثرة، وعلى ماشرحنا وبيّنا مراده يجرى فى جميع الكلّيات،كما عرفت. ويمكن أن يكون المراد من وجودها فى الخارج وجودها فى العوالم الكلّية الأمريّة والإلهيّة، سيّما بناءً على ما ذهب إليه صدر المتآلهين، قدّه: من أنّ إدراك الكلّيات باتصال التفس بأرباب الأنوا، ومشاهدتها عن بعد. فيكون المراد من جودها فى الخارج، وجود تلك الكلّيات المجرّة الأمريّة بوجودها التفسى وبوجودها الذّهنيّ، الذي عبر عنه بالكمال النّاني، وجودها الرّابطي العرفاني للنفس فتدير!

قوله، قدّه: «لأنَّ وجود تلک الصّور في نفسه، ووجودها للنّفس واحد» الخ ١٣/٣١.

أقول:هذا ثمّا صدّقه البرهان والوجدان، وانعقد عليه اتفاق أهل الحكمة والعرفان. فإن كلّ ما كان وجوده حالاً في شئ، كحول العرض في الموضوع، أوالصّورة في الهيولي والمادّة، وقائماً به كذلك، لاككون الشّئ في المكان والزّمان،

 $<sup>^{1}</sup>$  - أي: «ارباب الانواع».

يكون وجوده فى نفسه عين وجوده لذلك الشّئ. ولايكون له وجودان:يكون بأحدهما موجوداً فى نفسه، وبالآخر موجوداً لغيره.

أللّهم إلا يكون الوجود للغير، والظّهور له وعليه كمالاً ثانياً له، بعد كمال الأولى الذاتى التفسى. ولايكون ظهوره عليه، ووجوده له بسب وجوده الذّاتى، وكماله الأولى، كما في الوجودات الرابطيّة الإشراقيّة، الّتى للموجودات الجردة المرسلة الالهيّة بالنّسبة إلى النّفوس الجزئيّة أو الكلّية أو لمطلق مادونها، بل للواجب، تعالى، لكلّ شئ، فإن كمال تلك المرسلات وكمال، تقدّست أسمائه، ليس بوجودها ووجوده، تعالى، الرّابطي العرفاني لهذه الأشياء، بل بذاته الكماليّة الوجوديّة و فإنّه، لوكان وجودهفي نفسه غير وجوده لحمله، لم يكن حلوله فيه مقتضى مهيّته وحقيقته، أو وجوده وكونه لأن المفورض: أن الوجود الارتباطي الحلوليّ ضميمة على وجودة وكونه، فلم يكن بذاته حالاً في محلّه، كمالايخفي . الحلوليّ ضميمة على وجودة وكونه، فلم يكن بذاته حالاً في محلّه، كمالايخفي . لأن المهيّة الواحدة لا يكن أن توجد بوجوديّين عرضيّيّين، يكون كلّ واحد منهما على سبيل مقتضى ذاتها، كما هو واضع لا يخفي.

والمقصود من هذه المقدّمة، أنه.ليس هيّهنا وجودان، تكون تلك المهّة بأحدهما ظاهرة علىالتّفس، وبالآخر كيفاً نفسانيّاً.

قوله: «وليس ذلك الوجود والظّهور »الخ ١۴/٣١.

لًا تقرّر: من أنّ وجودها فى نفسها و وجودها للتّفس شئ واحد.

قوله: «لأنَّ وجودها الخارجيّ»الخ ١٥/٣١.

وذلك لما مضى سابقاً. من امتناع حصول الوجود العينيّ للأشياء فىالذّهن. لاستلزامه الانقلاب، وغيره من المُحالات.

قوله: «ومهيّاتها» الخ ١٥/٣١.

وذلك، لأنه هو المفروض.

قوله: «وباعتبار وجوده الذَّهنيَّ»الخ ۱۶/۳۱.

وذلك لما مر" من أنّ الوجود مطلقاً ليس بجوهر ولاعرض. ويرد عليه أنّ وجودها في النّفس، وإن لم يكن من حيث أنّه وجود، بجوهر ولاعرض، ولكنّه جوهر بمين جوهريّة الجوهر، وعرض بمين عرضيّة العرض. ولمّا كان وجودها في التّفس وجود مهيّة العلم بالذّات،وهي من مقولة الكيف عندالقوم، ووجود تلك المهيّات بالعرض، فهو عرض بعرضيّة تلك المهيّة العلميّة ، ومُظهر لآثار مقولة الكيف،من جهة كون تلك المهيّة مندرجة تحتها على أصوهم، التي ذلك الجواب الكيف،من جهة كون تلك المهيّة مندرجة تحتها على مذاقهم وحفظا لأصوهم، كما الصّادر عن صدر متألّهة الاسلام، يكون مبنيّاً على مذاقهم وحفظا لأصوهم، كما اعترف به المصنف، قدّه، في تعليقته على الأسفار. وهذه المهيّة، باعتبار وجودها التّفسيّ من المحمولات بالضّميمة بالنّسبة إلى النّفس، فلا ضير أن تكون كيفاً، كما هو واضح.

ولكن هذا الكلام من المصنّف، قدّه، مبنى عل ماهوالتحقيق، من أنَّ إدراك النّفس للصّور العقليّة بأتحّادها بها، أو بوجودها الاشراقي النّوري، وللصّور

أى: «تحت مقولة الكيف».

الحسيّة، بالمعنى الأعمّ من الحسر الظّاهر والباطن، بإنشائها للصّور التّوريّة في صقعها فإنّ على ذاك التقدير ليس هيهنا، إلا تلك المهيّات، وهي كلُّ من مقولة خاصّة، على ماهو المفروض، ظهورها على النّفس، وهو جودالنّفس، أو إشراقها ونورهها الفعليّ، في صقع ذاتها. والمفروض أنّه، ليس هو من حيث أنّه وجود، بجوهر ولا عرض. والمهيّات، المقولات الموجودة بها، كلُّ من مقولات خاصّة. وليس ذلك الوجود الوجود الخاصّ بها، حتى يظهر به آثارها. وحقيقة العلم ليست إلا ذاك الوجود التّجرديّ الإشراقيّ النّوريّ، الذي هو، إمّا عين وجود النّفس، أو إشراقها ونورها الّذي هو من صقع ذاتها وهويّتها الجردة عن المادة والمدّة، بل عين المهيّة مطلقاً ومعلوم أنّة لسى من مقولة اليكف على ذاك التقدير، بل خارج عن المقولات كلّها.

قوله: «و إلا لكان ظهور نفسه»الخ ۱۷/۳۱–۱/۳۲.

أى لوكان الظهور والوجود للشئ ضميمة تزيد على وجود الشئ، لكان ذلك الظهور ظهور نفسه، لاظهور ذلك الشئ. لأنّ المفروض، أنّ ذلك الشئ موجود وظاهر فى نفسه ، وذلك الظهور ضميمة عليه. فهو مع قطع النظر عنه موجودو ظاهر فى نفسه. وذلك الظهور يجب أن يكون ظهور نفسه، حتى يمكن أن يصير ضميمة على وجوده. فهو إذن ظهور نفسه، لا ظهور الشئى.

ويمكن أن يكون مرجع الضّمير في قوله:«وإَلا لكان»الخ. هو الشّيّ ، أي: لكان ذلك الشّيّ ظهور نفسه. أي ظاهراً بنفسه. لابذلك الظّهور. لأنّ المفروض أثّة موجود بدون ذلك الظهّهور، وذلك الظهّور ضميمة، تزيد على وجوده،بعد ظهوره و وجوده، فيكون الظّهور بمعنى الظّاهر.

قوله: «وليس هنا أمر آخر »الخ ١/٣٢.

أى: هو من الأعراض الخارجيّة، الّتي يحتاج حملها على الموضوعات إلى حيثيّة تقييديّة خارجيّة: بمعنى ما يترتب عليها آثارها المطلوبة منها، لاما هو المقابل للظّة ور التفسى، ولاذهنيّة اعتباريّة، كالمحضة، ولا من الخارج المحمول بالعمنى الأخصّ، الذي يُكتفى في حمله على نفس شيئيّة الماهيّة، أو حيثيّة تقييديّة اعتباريّة ذهنيّه، منضمّة إليها في لحماظ العقل، واعتباره. فلايمكن حملها على التفس، أو على ظهورها، من دون ضميمة، أو مهيّة أخرى، تكون موجودة فيها بالوجود الكيفيّ. قوله: «كان مهية العلم إضافة» الح٢/٣٢.

وذلك لمامر، من أن ظهور شئ لشئ، ووجود ذلك الشئ، شئ واحد، وأن حصول الشئ في الهمل منشأ انتزاع اضافة الحالية عنه والهملية عن محلّه. فلو لم تكن تلك الإضافة. التي هي عبارة في المقابم عن الإضافة العلمية. التي هي مناط تحقق العلم هنا خارجة عن المقولات، بجعلها عبارة عن الاضافة الاشراقية، بل كانت الصافة مقولية، كانت لا مُحال من مقولة الاضافة، لا من مقولة الكيف. إذلا يكن أن يكون ما هومن مقولة الإضافة، وإضافة مقولية، من مقولة الكيف. مع ان المقصود تمين ما هوالكيف بالذات.

قوله: «وإذا كانت إضافة اشراقيّة »الخ ٢/٣٢.

أى لولم تكن إضافة مقوليّة، بل كانت إضافة إشراقيّة نوريّة، كانت تلك الإضافة وجوداً ونوراً: هو إمّا عين وجودالنّفس، بل وجود عنالنّفس، أو إشراقها الفعلّى المنبعث عن جوهر ذاتها. وعلى التّقديريّن خارجة عن المعقولات كلّها، كالنّفس الّتي لامهيّة لها، وليست بجوهر ولاعرض، فضلاً عن مهيّة الكيف.

قوله: «وهما وجود»الخ ٣/٣٢.

لأنَّ النَّور هو الظَّاهر بذاته والمُظهر لغيره، وهذا خاصَيبَة الوجود،كما مرَّ غير مرَّة.

قوله: «والوجود ليس مهيّة »الخ ٣/٣٢.

أى: إذا كان العلم وجوداً وظهوراً أى: نوعاً من الوجود التجرديّ عن المادّة أومطلق الوجود والتور، بناء على سريان العلم والحيوة والقدرة غيرها من العوارض الذّاتيّة للوجود، في كلّ شئ، كما قال، تقدّست أسمائه: «ومن الماء كلّ شئ حيّ» والوجود ليس من سنخ المهيّة، والكيف من أقسام المهيّة ـ فليس هنا أمر يكون كيفاً بالذّات، كما هوالمطلوب، بل ولابالعرض، لأنه إذليس ما بالذّات فليس مابالعرض.

قوله: «فالحقّ أنّ كون العلم كيفاً »الخ ٣/٣٢-4.

الفرق بين العلم والمعلوم هيهنا، كالفرق بينالفيض الأقدس المنبسط على هياكل المهيّات، والأعيان التّابتة، والتّميّنا الّتي هي من لوازم الأسماء والصّفات في

<sup>`</sup> الانبياء (٢١)، ٣٠: «وجعلنا من الماء كل شوع حي».

حضرة الواحديّةالأسمائيّة، ومقام الجمع، والتّميّن النّاني، وبين تلك الأعيان، والتّعيّنات الظّاهرة به بالظّهور العلميّ.

قوله: «إنّما هو على سبيل التّشبيه »الخ ۴/۳۲.

أى: تشبيه الحقائق الذَّهبيَّه بالموجودات الخارجيَّة، على ما مرَّ ذكره في بيان مذهب المحقَّق الدُّوانيَّ.ولكن بين مذهبه، قدَّه، ومذهب المحقَّق فرق بيَّن. وذلك لأنَّ المحقّق يرى أنَّ الموجود الخارجيّ مأخوذ في رسمالمقولات، وأنَّ الموجودات الذَّهنيَّة ليست من أفرادها حقيقة، فلايكن اندراجها تحت مقولة الكيف، كذلك. بل تسميتها باسم الكيف، أوسائر المقولات مبنيَّة على المسامحة في التَّسمية والتَّوسع فيها تشبيهاً للحقائق الذَّهنيَّة بالوجودات العينيَّة، التَّى هي من مقولة الكيف. باعتراب مهيّاتها ً الموجوة بتلك الوجودات العينيّ، من جهة اشتراكها معها في الوجودفي الموضوع، وعدم قبولها القسمة والنَّسبةبذاتها. وذلك، مع ذهابه إلى أنَّ العلم من سنخ المهيَّة، لا الوجود، وأنَّ تلك الأمور، من حيث أصل مفاهيمها، كلُّ من مقولة خاصة حقيقية لأنَّ الأصل. في التَّحقُّق ومنشأيَّة الآثار عنده. هي المهيَّة لا الوجود. والمفروض أنَّ المهيَّة محفوظة في كلا الوجودَين، ووجودها فىالنَّفس،منجهة صدق مهيَّه العلم عليه، لايصير سبباً لكونها من مقولة الكيف

<sup>&#</sup>x27; -«الوجود»،خ ل.

أى: «اندراج الموجودات الذهنيّة».

<sup>-</sup> أي: «باعتبار مهيات الموجودات العينية».

حقيقة لأنَّ شرط اندراج الشَّئ تحت مقولةالكيف كونها موجودة في خارج النَّف. وإن كان هذا بوجه وجوداً خارجيًاً لها.

وهذ بخلافه، قدَّه ،فإنَّه، حيث يقول بأصالة الوجود واعتباريَّة المهيَّة. وبأنَّ ادراك النّفس للصّور العقليّة باتّحادها بها. بالتّفصيل الّذي مرّ ذكره. فهذه الأمور عنده بمنزلة الأعيان النَّابتة الظَّاهرة في حضرة الواحديَّة، والوجود المنبسط عليها. الَّذي هو إشراق النَّفس ونورها الفعليِّ. أو الذَّاتيُّ بمنزلة الفيض الأقدس. فكما أنَّ ذاك الفيض الإلهيّ والتُّجلُّيّ الأسمائيّ ليس بجوهر ولاعرض، فضلاً عم مقولة الكيف \_ وكذا الأسماء والصّفات الّتي هي ملزومات الأعيان، والأعيان الثبابتة الّتي هي لوازم تلك الأسماء والصّفات، خارجة عنالخلق والنّسب، فضلاً عن المهيّات الخارجيَّة وأحكامها، فكذلك هذا الظُّهور الإشراقي النُّوريُّ للنَّفس، والمهيَّات المعقولة الظَّاهرة بها، ليست بجوهر ولاعرض ولاكمَّ ولاكيف ولاغيرهما: من المقولات حقيقة. فعدم إطلاق الكيف عليها ليس من جهة أنَّ المأخوذ في حدًّ الكيف الوجود الخارجيّ، بل لأنَّ ذاك الوجود لامهيّة له. لأنه وجودالنّفس، التّي هي ظلَّ الله الأكمل الأئمَّ وخليفته في أرضة وسمائه وحضرة تجليَّاته. والمفهومات الظَّاهرة به أيضاً فوق الجوهريَّة والعرضيَّة موجودة بوجود وسيع فسيح، الَّذي ليس وراء عُبّادانه في حضرة الإمكان قرية.

فجهة التشبيه والمسامحة على مذاقه، قدّه تشبيه الكامل بالنّاقص. أى : تشبيه النّحو الأعلى، من كينونة تلكالمهيّات فيالدّار الأخرة \_ الّتي هي دار الحيوان ، «لوكانوا يعلمون»، أي: «دار حضرة الخفي والأخفى والسّر الأتمّ الأسنى منالنَّفس الانسانيَّة والكلمة الالهيَّة والشَّجرة المقدَّسة الزَّيتونيَّة «التَّي لا شرقيَّة ولاغربيَّة»، من جهة خلوصها عن عوارض الحدثان، وعرائها عن غرائب الأكوان، وتجرَّدها عن أدناس المادَّة وأرجاس التَّركيب والازدواج مع غواسق الهيولي وظلمة الهاوية، وبالجملة من جهة بساطتها وسذاجتها وبرائتها عن القسمة والنُّسبة ـ بالكيفيًا الخارجيَّة والأعراض الغير النَّسبيَّة، لكون نسبتها في هذا المقام الرُّفيع الشَّامخ فوق الكونين وأعلى العالَمين والإقليمَين وأرفع الحضرتين. ومن جهة اندكا كها وفنائها فيالنفس واتحادها معها بوجه. تشبّهت اتّحاد الهيأت الكيفيّة الخارجيّه مع موضوعاتها العينيَّة، لأجل اتَّحاد العرض مع الموضوع، إَّلا أنَّها هيأت نوريَّة وتميّنات ذاتيّة، ومن لوازم الذَّات أو الأسماء والصّفات لها. بخلاف تلك الهيأت الخارجيَّة والكيفيَّات العينيَّة، فإنَّها ضمائم الموضوعات وعوارض الموصوفات، خارجة عن صميم الذَّات وحاقَّ الحقيقة، وهو أعلم بأسرار الخليقة.

قوله: «وأمّا المتروك فكونها كيفاً بالشّايع »الخ ١١/٣٢-١٠.

إذ قد عرفت أنّها على مذاقه، قدّه، متّحدة مع ظهور النّفس، الّذى هو وجود ونور، وليس بجوهر ولاعرض، فضلاً عن الكيف وغيره، من الأعراض.

قوله: «وأمّا المتروك فكونها مندرجة تحت المقولات»الخ١٢/٣٢-١٣.

إذ قد عرفت أنها فوق الجوهريّة والعرضيّة، خارجة عن الخلق والنّسب، وباعتبار الحمل الأوكى مفاهيم الأشياء ومهيّاتها. وبناءً على أصالة الوجود

وسرابيّة المهيّة، لايصديق عليها الجوهر والعرض، ولاأنفسها بالحمل الشّايع الذي هوملاك الفرديّة والصّدق، كما مرّ تفصيليه ووجهه.وباعتبار الحمل الشّايع متّحدة مع وجود النّفس وظهورها، الذي هو أيضاً ليس مجوهر ولاعرض، بل خارج عن الحدّين بائن عن الأمرين.

قوله: «فجوهرها جوهر حقيقيّ »الخ ١٣/٣٢.

بيان لاندراجها تحت المقولات، الّذي\هو مذهب المحقّق، المتروك للمصنّف.

قوله: «ولذا سكت في المتن «١٣/٣٢-١٠.

أى: لأجل أنَّ المأخوذ من مذهب صدرالمتألّهين أحد الجزئين والمتروك الجزء الآخر، أشرنا في المتن إلى الجزء المأخوذ منه، وسكتنا عن الجزء المتروك. للإشارة إلى عدم ارتضائنا له.

قوله: «وحدتها مع عاقل مقولة ومعتقدة »الخ ۱۵/۳۲–۱۶.

لًا توهم أن تكرار المقولة في المصراعين مستلزم للايطاء، الذي هو من المعايب للشعر عند علماء العروض، فسره بذلك لدفع هذا التوهم: بأن المقولة مشتركة بين معان عديدة. فإنها من القول، الذي قد يستعمل بمعى الحمل، يقال: «يقال عليه» أي يحمل. وبمعنى ما تلفظ به يقال: «قال كذا» أي: تلفظ بكذا. وبمعنى الرّأى والعقيدة يقال: «قول الشافعي» ،أى رأيه أو «لاقول للميّت»، أى لا رأى له . وفي اصطلاح أهل الميزان يطلق على الأجناس القاصية للممكتنات، من جهة

<sup>&#</sup>x27; - أى: «الاندارج الذى».

حملها عليها. فهى فى المصراع الأول بهذا المعنى، وفى الثّانى بمعنى الرّأى والعقيدة. فذكرها فى المراعَين ليس من الإيطاء، بل من باب تجنيس القافية الّذى هو من المحسنات البديعية.

ثمّ ألّة، على هذالقول يندفع جميع الاشكالات: من صيرورة الذّهن متّصفة باللّوازم العينيّة والصّفات الخارجيّة للأشياء، وصيرورة شئ واحد جواهراً وعرضاً أو كيفاً ومقولة أخرى، أو جزئياًوكلّيّاً،وغير ذلك ثمّا قيل في محلّة. وذلك لأنه سيجئ أنّ مراد هذا القائل ليس اتّحاد الوجودات الخاصّة، العينيّة للأشياء والحقائق المعقولة، مع الجود الحناصّ بالعقل، ولامهيّاتها مع مهيّة، لوكان له مهيّة. بل المراد انطواء وجوداتها، من حيث أصلها وتمامها في ذلك الوجود الشّامخ، وفناء مهيّاتها فيه، واتّحاد به كاتّحاد اللّلا متحصّل والفئ بالشّئ.

وإنّ ذلك الاتحاد والانغمار في مقامين: أحدهما في مقام الكثرة في الوحدة، وفي مقاميالسر والحنفي والأخفى أوالتمكّن بمدالتلوين بوجه، بانطواء الوجود الفرقاني التفصيلي، الذي للمعقولات، في النّحو الأعلى، من الوجود القرآني النّوري الإشراقي العقلي، الذي هو مطلع شمس هويّته ، الحق، تعالى، ووجوهه التّامة الباقيّه بعد فناء كلّ شئ. والنّاني في مقام الوحدة في الكثرة وطلوع شمس هويّة النّفس من أفق فيضي الأقس والمقدّس ومطلع غيب الحروف، كما سيأتي شرح وتفصيله وعليه، فلا يلزم اتصاف العاقل بلوازم الوجودات الحاصة، من حيث أنّها وجودات خاصة محدودة، بل واجديّتة لما هو من لوازم مطلق الوجود الظّاهر فيها،

ولما هو من لوازم الوجودات وخواصها الحاصلة لها، من إفاضة عللها الأمريّة، وبواطنها الإلهيّة، على نحو مايناسب تحققها فى تلك العلل والمقومات الوجوديّة، لاعلى مايناسب تلك الوجودات المحددة، من جهة أنها محدودة. وذلك، كما أنّ الحرارة الأسطقسيّة، ظهورها فى الموطن العقليّ، عشقه لذاته وباطن ذاته وحبّه المفرط له، وفى التشأة الرّوبيّة هو الحبّ الذّاتيّ والآثاريّ ونحوها، وفى حضرة المثال «نَارُ اللهِ الْمُوقَدَة، اللّي تَطَلِعُ عَلَى الأَفْتُدَة»، وفى التشأة النّاسوتيّة بهذه الصورة الوجوديّة، المناسبة لهذ الموطن والنّشأة.

وكذا لايلزم صيرورةالشئ الواحد جوهراً وعرضاً، ولاكيفاً وغيره من المقولات. لأن وجود العاقل المتحدة به، والغانية فيه تلك المهيّات السرابية خارج عن المقولات كلّها، بل مبرى عن المهيّة معرّى عن حدود الهوية. وتلك المهيّات أيضاً، من حيث أنها مفاهيم ومهيّات «وكسراب بقيعة يَحْسَبُهُ الظّمَانُ مَاءً» مفاهيم الأياء ومانيّاتها صرفاً. وليس لها الحكم والأثر في هذا الوجود الشّامخ الرفيع. و وجوداتها الحناصة البشرط اللائية، التي تحققها فيها ملاك منشأيّتها للأثر، لم تتّحد مع ذاك الوجود التورى، حتى تسرى أحكامها إليه. ومن الجهة، التي اتحدت به لم يبق أحكام حدودها وتعيّناتها الحّاصة. بل تلاشت

۱ - ألهمزة(۱۰۲)، ۷.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> ⊢النور(۲۴)، ۳۹.

<sup>&</sup>quot; -«بهآ« خ ل.

واضمحلَّت فيه بالكلَّيَّة، فلم يلزم المحذور المذكور أصلاً.

نعم قد عرفت: أنَّ تلك الحقائق، في ذلك الموطن الأعلى والأفق الرَّفيع الأسنى، فوق الجوهريَّة والعرضيَّة، ومتَّصفة بكمالاتها الحقيقيَّة، وصفاتها الوجوديَّة، بنحو أعلى وأشمخ من اتصافها بها عند كونها موجودة بالوجود العينيّ الخارجيّ. وهكذا صيرورة الواحد كلَّيَّا وجزئيًّا. لأنَّ وجود العاقل كلِّي سعيّ، وجزئيًّ منطقى ،ولا منافاة بينهما أصلاً. وتلك المهيّات المتّحدة به، من حيث مفاهيمها، مع قطع النَّظر عن وجود العاقل، الَّذي فنت واندكَّت جبال إنيَّيتها فيه، وإن كانت مبهمة كلَّيَّة قابلة للصَّدق على الكثيرين، لكنَّها من حيث فنائها فيه ليس لها خبر ولاأثر، حتى تكون جزئيَّة أو كلَّيَّة الكثيرين، لكنَّها من حيث فنائها فيه ليس لها خبر ولا أثر، حتَّى تكون جزئيَّة أو كلَّيَّة الكثيرين، لكنَّها من حيث فنائها فيه ليس لها خبر ولا أثر، حتّى تكون جزئيّة أو كلّيّة باعتبار ذاتها. و وجود العاقل ليس وجوداتها ' بالذَّات، حتَّى تكون بحسبه جزئيَّة متشخَّصة، ومن حيث ذواتها كلّتة.

وبالجملة ليس في البين، إلا وجود العاقل الجامع لجميع وجودات المعقولات، بنحو أعلى وأرفع، المنظوية فيه بساطها الخارجيّة، والمترائيّة فيه خضرتها ونضارتها المينيّة، والمتراثيّ فيه حقائق الأشياء. وهو ليس بجزئيّ، ولاكلّيّ، بالمعنى الذي هو من خواصّ المهيّة وملائم معها، وإن كان كلّيّاً بمعنى آخر. وتلك المهيّات

<sup>&#</sup>x27; - «ليس وجوداً لها».خ ل.

السّرابيّة الّتي هي متّصفة بالكلّيّة والجزئيّة بالمعنى المذكور معاً بل يمكن أن يقال هي أيضاً غير متّصفة بالجزئيّة والكلّيّة بهذا المعنى: أمّا من حيث اتّحادها بوجود العاقل، فظاهر، وأمّا منحيث النّظر إليها مع قطيع النّظ عن وجوده، فهي ليست بشئ، والكلّيّة والجزئيّة من أحكام الشّئ، فندبّر.

قوله: «أى وحدة الصّور المعقولة بالّذات »ألخ ١٥/٣٢ - ١٤.

قال، قدّه، في الحاشية: «قيدناها بذلك لأنه، لم يذهب أحد إلى اتحادالعاقل والمعقول بالعرض »لغ، المراد من المعقول بالعرض هي الموجودات الخارجية العينية، الموجودة بوجوداتها الخاصة الفرقانية. فإنّ بعضهم، وإن حمل كلام القائلين بالاتحاد على ذلك، إلا أنه، لما كان هذا محالاً لايتفوّه به جاهل، فضلاً عن عاقل. قال: قدّه، لم يذهب إليه أحد، ليظهر بطلان ذاك الحمل، وأنّ مراد القائلين به ليس ذلك أيضاً.

فإن قلت: قد اشتهر فى ألسنة أهل الوحدة والعرفان، القول بفناء السالك فى نهاية سيره و سلوكه، وسفره من الخلق إلى الحق، بل فناء مطلق العقول، بل كافة الموجودات فى وجوده، تعالى. وكذا اشتهر فى ألسنة أهل الإشراق القول بفناء النور الظميف فى النور القوى ،وفناء كل معلوم فى علته الذاتية، بل كل عاشق ومحب حقيقى فى معشوقة ومحبوبه، واتحاد الفانى بالمفتى فيه فى هذه الأمور. فعلى قولهم، لاضير فى القول باتحاد العاقل بوجود المعقولات، وفنائها فيه بهذا النحو

۱ - أي: «المهيات».

من الاتحاد. وكذا ذهب جمع من المشائين إلى أنّ النّفس عند تعقّلها للمعقولات تتّحد مع العق الفعّال. والظّاهر من مذهبهم: اتّحادها معالوجود الخارجيّ العينيّ الشّخصيّ، الّذي له. وايضاً قد تظافر منهم القول: بكون «بسيط الحقيقة كلّ الأشياء»و فسرّوها بالوجودات. ولاشكّ، أنّ كلّية البسط بالنّسبة إلى كلّ الوجودات، لا يمكن إلا باتّحاده بها. وكذا، إذا اتّصل شئ بالبسائط العقليّة الأمريّة، وأرباب الأنوا، والمثل الأفلاطونيّة \_ ألتى هي أيضاً واجدة لوجودات برنامجاتها، ونموذجاتها بنحو أعلى \_ واتّحد بها، يتّحد مع وجودات جميع الأشيا، فكيف قلت: لاقل بذلك جاهل، فضلاً عن عاقل؟

قلت: لسى المراد من الاتحاد، فيما ذكر من الأمثلة،الاتحاد المحال المصطلح، بل المراد به فيها: إمّا الاتحاد معالوجود الرّبطيّ للحقّ، تعالى \_ الّذي وهوفيضه المقدّس ومشيّئه السّارية \_ أو للعقل الفعّال بالنّسبة إلى التّفوس الجزئيّة، بل الكليّة أيضاً بوجه. وإمّا تبدّل الوجود الظّلمانيّ بالوجود التّورانيّ الحقّانيّ، والتّخلّق بأخلاق الله، تعالى، ومظهريّة أسمائه وصفاته، أو جامعيّة الوجودبصرافة الحقيقيّة، وسذاجته التّوريّة للوجودات الفرقانيّة المتكثرة في الوحدة، ووجود تلك الكثرات بنحو الوحدة بالوجود الجمعيّ الأحدىّ الكماليّ،أو مقهوريّة وجود المعلول تحت سطوة شمس ذات العلّة، وانمحائه حكما وطمسه ومحقه وجوداً،مع بقائه مهيّةً

<sup>&#</sup>x27; -أى: «و فسرو الاشياء».

<sup>ً -</sup>أي: «واتحد».

وإمكاناً وإليَّة، كما قيل.

سيه رونى زممكن در دوعالم جدا هرگز نشد والله أعلم وفي جميع هذه الصور لم يتحقق الاتحاد الممتنع المحال: بأن تتحد الفعليّتان الحارجيّتان، ويصير الإثنان واحداً حقيقيّاً، كما لايفخى. وبالجملة الاتحاد المصطلح: امّا بتجافى العالى عن مرتبتة العالية واستقراره فى الأفق الدّانى للسافل، وإمّا بإلقاء السافل لتسفّله، واتّحاده بحدّه مع العالى. وإمّا بصرورة الفعليّتين العرضيّّتين فعليّة واحدة.وجميع هذه الفروض ممّا يمتنع تحققه برهاناً، بل وجداناً.

قوله، قدة : «والمعتمد فى اثبات مطلبه ما نقل عن إسكندر » الخ١٧/٣٢. أى: إسكندر الأفريدوسيّ، الذي هو أيضاً من أعاظم تلامذة المعلّمالأول. وقد بالغ الشّيخ، قدّه ، فى مدحه وتعظيمه، واعتماد عليه فيما أفاده فى تفسير كلام المعلّم وشرح مرامه.

قوله: «من باب اتّحاد المادّة »الخ ١٧/٣٢.

فإنَّ تركيب المادَة معالصُورة اتّحادى عنده، لا انضمامّى، كما ذهب إليه أكثر المشائين من الحكماء. والاتّحاد المتصور بدواً: إمّا اتّحاد المتحصل معالمتحصل، أو اتّحاد اللا متحصل مع المتحصل، أو اتّحاد اللا متحصل مع المتحصل. وعلى التّقادير: إمّا أن يكون اتّحاد أحد الأمرين معالآخر، أو في أمر ثالت، هوالمتحصل أو اللامتحصل أيضاً. وجميع هذه الأقسام باطل، إلا إنتين منها:

وهما اتعاد اللا متحصل في المتحصل، مثل وجود مهيتين بوجود واحد، كاتحاد المجنس والفصل والتوع في وجود واحد: هو وجود الفرد مثلاً. واتحاد المادة مع الصورة من القسم الأل من القسمين الصحيحين. فإن المّادة، لما كان قوة الوجود، وقوة الشيئ لَيست شيئاً في حياله، فهي فانية في الصورة منه كة فيها، كاندكاك اللاشئ وفنائه في الشيئ والاتحاد بهذا المعنى فيما في القضايا التي قياساتها معها. فإن التركيب الانضمامي بين الشئ واللاشئ ما الشيء من جهة فنائه فيه.

فإذا عرفت هذا، فتقول: لمّا كان النّفس في مرتبة العقل الهيولانيّ بمنزلة الهيولى الأولى بالنّسبة إلى الصّور العقليّة والعلوم الحصوليّة،بل هي مادّتها عندهم، والتركيب بين المادّة والصّورة اتّحاديّ، لا انضماميّ، فالنّفس عند تصوّرها بالصّور العقليّة تصير متّحده بها، كاتّحاد المادّة بالصّورة العينيّة، لكن لا بأن يكون لكلّ واحدة منهما وجود آخر، وتتّحداو هويّة ـ فإنّ ذلك قد عرفت محاليّة وامتناعه، وأنّه ليس مراداً للقائلين بالاتّحاد ـ بل كاتّحاد قوّة الشّيّ بفعليّته. فإنّ النّفس، من جهة كونها قوّة الصّور العقليّة ومادّتها، تصير متّحدة بها وفائيّة فيها بأن يفيض من الحق بتوسّط العقول الفقالة والذّوات المرسلة الأمريّة عليها، وجوداً نورانيّاً، ظاهراً بذاته ومُظهراً لغيره، من الصّور العقليّة، في ذاتها وحقيقتها، لابأن يكون هناك وجودان، بل وجود واحد، هو وجود النّفس وتلك الحقائق المترائية فيها.

وبالجملة، معنى ذلك الاتّحاد أن تصيرالنّفس مرآتا، تراثى فيها حقائق

الأشياء، لامهيَّةُ فقطَّ، بل مهيَّةً و وجوداً، لكن بالنَّحو الَّذي مرَّ ذكره وبيانه. فكما أنَّ معنى اتَّحاد المادَّة بالصّورة. ليس إَّلا أن يتبدَّل وجودها الظَّلمانيُّ المحض الصَّرف، الَّذي هي قوَّة الوجود واستعداده وشأنيَّته إلى وجود فعليَّ نوريّ. وفعليَّة وجوديّة ــ لكن لافعليّة صرفة ساذجة. لأنَّ الصّور الماديّة مادامت في عالم الفرق وحضرة النَّاسوت لايمكن عرائها عن المادَّه بالكلِّيَّة.كما يدَّل عليه برهان التَّلازم. بل ارتقاء المادَّة من حدَّ القوَّة المحضة السّاذجة إلى فعليّة مترفَّة عن درجة القوَّة ترفّعاً ما بحسب درجة وجودها إلى أن تصبر مترفّعاً محضاً وفعليّة خالصة صرفة مطلقة \_ فذلك،معنى اتَّحاد النَّفس بالصُّور العقليَّة ترفُّعها ﴿ عن حضيض القوَّة والعقل الهيولانيِّ، والظُّلمة الَّلازمة لتلك المرتبة من جودها،إلى مرتبة أخرى نوريَّة. و وجدانها لفعليَّة حقَّه وجوديَّة. مظهروة لمهيَّة معقولة أو المهيَّات المعقولة. ولو جوداتها أيضاً بنحو الرّتق والجمع، لابنحو الفتق والفرق. لكنّها أيضاً مادامت غير خالعة للتّعلين، غيرمترفّعة عنالإقليمين، غير ناضّة لجلباب البدن ونشأة الطّبيعة. لاتصير فعليَّة صرفة، وإنيَّة ساذجة محضة. وبعد مافنت عن ذاتها، وخصلت عن الغواسق الظُّلمانيَّة والأرجاس الهيولانيَّة. وعرت عن القيود الكونيَّة، وألقت عصا التسيار، واتسلت بجنَّة الخلد ودارالقرار، ورجعت إلى موطنها الأصلُّى ومقرَّها الأوَّليُّ، واطمئنَّت بمشاهدة مالاعين رأت، ولا أذن سمعت ولاخطر على قلب بشر، من السَّبحات الإلهيَّة والأنوار الجبروتيَّة والَّلاهوتيَّه، تصبر فعليَّة صرفة

۱ - أي: «ترفع النفس».

وإنيَّة محضة ساذجة بحول باريها وقوَّة مبدعها و مبقيها. يتراثى فيها حقائق الأشياء كلَّها برمُتُها وجملتها.

فإن قلت: قد اختار، قدّه، في الفريدة الخامسة التي يبحث فيها عن المهيّة ولواحقها، مذهب المشّائين: من أنَّ التَركيب بين المادة والصّورة انضماميّ ، لااتحاديّ ، فكيف خالف ما اعتقده هنا؟ إلّا أن يقال بمدوله عن تلك المقيدة فيما بعد، فيلزم أن يعدل عمّا اعتقد: من اتّحاد العاقل بالعقول أو يبقى عنده بلادليل. لأنّ مسلك التّضايف، على ماسيصرح به، غير تامّ عنده. وإذا لم يكن التركيب الاتّحاديّ مرضياً عنده، فبأيّ دليل يثبت ما ادّعي من الاتّحاد؟

قلت: أمّا أولاً، فليس الطريق عنده، قدّه، لإثبات اتّحاد العاقل بالمعقول منحصراً في مسلكي التّصايف والتركيب الاتّحاديّ بين المادّة والصّورة، بل لإثبات هذاالمطلب العاليّ والدّرّالغالي طرق عديدة ومسالك كثيرة غير المسلكين المذكورين، قد أشار إلى إنتين منها في الشرّح والحاشية، وإلى الباقي في حواشي الأسفا والشّواهد وغيرهما. وأمّا ثانياً، فما اختاره فيما بعد هذا ألمبحث، من الرّكيب الإنضماميّ، ليس ممّا ينافي ما ذهب إليه هنا، من الاتّحاد . لأنّ مراده فيما سيأتي عدم ذهاب حكم المادّة مطلقاً. بعد حصول الصّورة فيها. بل تكون مرتبة القرّة ودرجتها وأحكامها، الّتي هي من لوازمها، محفوظة في عين اكتسائها مرتبة القرّة ودرجتها وأحكامها، الّتي هي من لوازمها، محفوظة في عين اكتسائها بالصّورة في المحادة، معالقول بفنائها فيها وانمحائها تحتها وانمحاقها عندها. فإنّ بقاء

۱ – «اذ»،خ ل.

هيكل القّوة عند طلوع شمس الفعليّة \_ وعدم اندكاك جبل انيّتها عند تجليّها وتحقّقها، بجميع آثارها وخواصّها ولوازمها وحدّها \_كبقاء الشّئ، في جنب الشّئ، كمّا لايتفوّه به جاهل فضلاً عن عاقل.

فالمذهب الَّذي اختاره، قدَّه ، في باب التّركيب، أمر بينالأمرَين، ومسلك بين المسلكَين، يشبه ما اختاره صدر المتألُّهين في مسألة بقاء صور العناصر في المركَّبات والمواليد. أو عدم بقائها فيها. من زوالها بسذاجتها وحدَّها. وبقائها بذاتها منكسرة الحقيقة. ممحوقة الوجود.مند كَّة الهويَّة تحت سطوع النُّور الصُّوريُّ الَّذي للصُّورة الطُّوليَّة الفاضة عليها. فكذلك يقول، قدَّه، بأنَّ تركيبالمادَّة مع الصُّورة،من قبيل تركيباللا شئ مع الشِّيِّ،كما يقول القائلون بالاتِّحاد. لكن لاكاتِّحاد الَّلاشيِّ الصَّرف والعدم السَّاذج والسَّراب المحض الخاص، مثل اتَّحاد المهيَّة مع الوجود، حيث أنَّ المادَّة قوَّة الوجود، وقوة الوجود، لها حظَّ من الوجود. وهذا بخلاف المهيَّة بالنُّسبة إلىالوجود والجنس إلىالفصل، إذليس لهما من كونهما. من حيث هي ومن جهة ذاتها، حظَّ منالفعليَّة والوجود أصلاً. بل هي سراب محض، ولاشئ خالص وفئ صرف فإنّ القول بالاتحاد المحض وعدم المنافاة والمباينة بينحيثيّة القوَّه، بمعنىالشَّانيَّة والإمكان الاستعداديّ والفعل، ممَّا لايوافقه العقل الصَّريح والوجدان الصّحيح. بل مراد القائلين بالاتّحاد،على ما صرّح بهالمصنّف فيحواشي الأسفار والكتاب وغيره. أنَّالمادَّة، لمَّا كانت قوَّة محضة، فهي من هذه الجهة لاتأبي عنالاتَّحاد معالصُّورة، الَّتي هي الفعليَّة، وإن كانت ذاتها باقية، بعد زوال الصّورة والاتحاد، بفعليّة أخرى. مع أنه، يمكن ذهابه إلى عدم الاتحاد في المواد الجسمانيّة، دون النفس مع الصّور العقليّة، من جهة أنّ حديث العليّة بين المادّة والصّورة، وغير ذلك ممّا التزم به المشّائون، مناف للقول بالاتحاد المحض، بخلاف النّفس مع الصّور العقليّة: حيث أنّ التركيب بينهما، لمّا كان من قبيل التركيب بين الشّئ والفيئ، لا يمكن القول بانضمامها إليها، كانضمام الشّئ إلى الشّئ. وحيث دلّ الدليل، كدليل الفصل والوصل والقوة والفعل، على بقاء المادّة عندالتركيب مع الصّورة في الجملة، ذهب، قدّه، إلى بقائها بعد التركيب، لكن ممحورة الوجود، مطموسة الآثار، ممحوقة الموبّة، بوجه يشبة بقاء صور العناصر بعد التركيب في المولدات.

فهو، قدّه ، يذهب فى العقل الهولانى \_ بالنسبة إلى ارتجالها دار الآخرة، والحيوان، وصيرورتها عقلاً بالملكة والغمل والمستفاد \_ إلى هذا التحو من الاتحاد، وهذا لقدر كمّا يكفيه فى إثبات اتحاد العاقل بالمعقول، وأثه، ليس التركيب بين الشئ بينهما، من التركيب الانضمامي، بالمعنى المعروف، ومن قبيل التركيب بين الشئ مع الثني ، مع بقاء حكم النفس فى الجملة، مادامت غير منسلخة عن قيود البدن وحدوده، غير بالغة، إلى ماقيل: «وكأنهم وهى فى جلابيئب من أبدانهم، قد نضوها » الخ. فأنه، لوقلنا بالاتحاد الصرف المحض، يجب تبدل ذات النفس، عند زوال الصور العقلية عنها، وعندالسهو والنسيان، وعند ردّها إلى ارذل العمر، لكيلا يعلم بعد علم شئاً. فيجب الذّهاب إلى إتحادها بها، هذا النّحو من الاتحاد، كذا قيل، فتأمّل.

لكن يرد عليه، قدَّه ، أنَّ إثابت الاتَّحاد بما ذهب إليه الإسكندر وجمع من المحقَّة بن، كسيَّد المدَّقَّة بن وصدر المتألُّه بن وأتباعهما، وكثير من العرفاء الشَّاخين، يكون من المصادرة على المطلوب الأوَّل. لأنَّ المشَّائين، القائلين بكون النَّفُس في بدو فطرتها بمنزلة الهيولي الأولى بالنَّسبة إلى الصُّور العقليَّه، ليسوا قائلين بأنَّها بالنَّسبة إليها مادَّة حقيقة. بل قالوا بكونها بمنزلة المادَّة الأولى بالنَّسبة إليها، من جهة كونها خالية عن كافَّة الصّور العقليّة، في مبدءالفطرة، كخلُّو الهيولي في حدّ ذاتها عن كافَّة الصّور العنصريّة والجسميّة وغيرها.و إن كان بين الخلوّين فرقاً بيِّناً. من جهة أنَّ خُلُو الهيولي عن كافَّة الصّور في هذه النِّشأة ممتنعٌ عندهم ببرهان التلازم، بخلاف النفس بالنسبة إلى العلوم الحصولية؛ ولكن مع ذهابهم إلى كون الصُّور العقليَّة أعراضاً قائمة بالنَّفس، كقيام الكيفيّات الخارجيَّة بمحالها العينيَّة. وعليه، فكيف يمكن التزامهم بكون النَّفس، في مرتبة العقل بالهيولي، مادَّة حقيقيَّة للمعقولات،وأنَّ التَّركيب بينهما اتَّحاديٌّ كاتَّحاد المادّة بالصّورة. هذا!

قلت: يمكن أن يكون مراده، قدّه ، أنه بعد ماثبت وقوع الحركة في مقولة الجوهر وأنَّ الجسم والجسمانيَّ ، بل كلَّ مافي عالم الطّبيعة ونشأة الجواز، متحرك ذاتاً وحقيقة إلى دار الآخرة والحَيوان، وأنَّ النّفس، من جهة نفسيّتها، حكمها حكم الأجسام الطّبيعيّة، فهي متحركة ذاتاً وجوهراً من حدّ العقل بالقوّة إلى حدّ العقل بالفعل والمستفاد \_ ومعلوم أنّه، لو تصور للنّفس حركة جوهريّة، لكانت في الصّور

العقليّة، فيجب أن يكون حولهها فيها، إن كانت حالّة، لا كحلول العرض في الموضوع بل كحول الصّورة في المادّة، وبضميمة ماثبت من التّركيب الاتّحاديّ ثبت الاتّحاد.

أو نقول: لمّا كان اللازم من كون قيامالصور العقلية بالتفس، كقيام الأعراض بالموضوعات، أن تكون النّفوس الإنسانيّة في جوهر ذاتها وكمالاتها الذّاتيّة متساوية الأقدام حتى يكون نفس خاتم النّبيّن والرّسل مساوية مع أرذل النّفوس في جوهر الذّات وكمالاتها الذّاتيّة، وأن لايتفاوت حال النّفوس بحسب جوهر الذّات ولمالاتها الذّاتيّة، وأن لايتفاوت حال النّفوس بحسب جوهر الذّات والحقيقة من أوّل نشوها إلى آخر كمالها، وهذا ثمّا يكذّ به الوجدان والبرهان إلى غير ذلك من المحالات فيجب أن يكون القيام، لاكتيام الأعراض، فضميمةالقول بالاتّحاد يتّم الدّليل،فتكون كلّ واحدة من المقدّمتين برهانيّة، لا إلزاميّة وجدايّة محضة، حتّى يلزم المصادرة على المطلوب الأوّل، فتدبّر!

قوله: قدّه: «وأمّا مسلك التّضايف» الخ١/٣٣.

أقول: هذا المسلك،له تقريرات،يتوقّف بيانها على تمهيد مقدّمات:

منها أنَّ الصَّور العقليَّة وجودها فى نفسها، ووجودها للعاقل، شئ واحد، وإلّا لم تكن معقولة بذاتها. لأنَّ المفروض،أنَّ ذاتها بذاتها معقولة ولايكون لها شأن غير المعقوليَّة. فلو كان وجودها فى نفسها غير وجودها للعاقل ــ والفرض،أنَّ مناط معقوليَّتها وجودها للعاقل ــ فلم تكن من حيث وجودها فى نفسها معقولة،

<sup>&#</sup>x27; -أى: «حلول الصور العقلية».

بل من حيث وجودها للعاقل. فلم تكن معقولة بذاتها هذا خلف. مع أنه، ننقل الكلام إلى الجهة التى هى بها معقولة بالذّات. فإنها . لوكانت وجودها فى نفسها، و وجودها للعاقل شئ واحد. وإن لم تكن كذلك يجتاج إلى جهة أخرى . تكون بها معقولة بالذّات، فتدبّر!

ومنها ما تنبّة به المصنّف، في هذا الكتاب وتعليقاته على كتب صدرالمتألمين. قال، قدّه، في مبحث علمه، تعالى، بذاته بعد نقل مسلك التّضايف: «إلّا أنّ يراد بإضافة المعقوليّة» الخ. وهو أنّ المعقول بالذّات ليس إلّا نحواً من الوجود التّجردى عن المادّة، وأنّ ملاك المعقوليّة تجرّد التّرى عن المادّة تجرّداً ما. وهذه المقدّمة ممّا اتّفقت عليه كلمات المحقّقين، و دلّت عليه الأدلّة والبراهين.

والثّالثة: أنّ المتضائفين متكافئان فى الوجود ودرجة الوجود، بمعنى أثه،لوكان أحدهما موجوداً فى موطن يجب أن يكون الآخر كذلك ، وإن كان بالقوّة، فيجب أن يكون الآخر كذلك ، وإن كان بالقوّة، فيجب أن يكون الآخر كذلك. وهذه المقدّمة تمّا صدّقها البرهان، بل البداهة والوجدان. لأنّذلك من لوازم التّضايف، واقتضاء مفهومه.

والرّابعة: أنَّ الصّور الجرّدة العقليّة متّصفة بالمعقوليّة، بمعنى الوجود التّجرّديّ التّوريّ، مع قطع التّظر عن عاقليّة النّفس، بل كلَّ شئ غير ذاتها الجرّدة المرسلة. لأنَّ النّفس، وأفكارها، وحركاتها علَّة إعداديّة ــ لاعلة ايجاديّة مستقلّة ــ لمصول الصّور العقليّة . فإذا استعدّت لإفاضة تلك الصّور،وفاضت عليها من المبدءالفعّال الصّورة النّوريّة الجرّدة، والوجود النّوريّ التّجرّديّ، اتّصفت تلك الصّورة بحسب

هذا الوجود، بالمعقوليّة، لحصول ملاكها في ذاتها، مع قطع النّظر عن عاقليّة النّفس. بل عن ذاتها أيضاً.

فاذا تقرَّرت هذه المقدَّمات. فنقول: هذه الصُّورة المعقولة وجودها في نفسها، وكونها معقولة شئ واحد. بحكم المقدّمة الأولى. وهي معقولة في حدّ ذاتهاً مع قطع النَّظر عن عاقليَّة النفس، بحكم المقدَّمة الرَّابعة التَّابتة، بدلالة المقدَّمة النَّانية، عليه، من جهة حصول ملاك المعقوليّة لتلك الصّورة في حدّ ذاتها وجوهر حقيقتها. والمتضائفان متكافئان ذاتاً، و وجوداً بجكم المقدّمة الثّالثة، فاذا اتّصفت في حدّ ذاتها بالمعقوليّة،فيجب أن يتحقّق بإزائها عاقليّة، لمكان التّضائف. ولايمكن أن تكون العاقليَّة، عاقليَّة النَّفس، لفرض حصول هذه المعقوليَّة مع قطع النَّظر عنها. ولايمكن حصول أحد المتضائفين. مع قطع النَّظر عن الآخر، ولا عالقليَّة أخرى. لعين ماذكر في عاقليَّة النَّفس، بل بطريف أولى. فيجب أن يتحقَّق تلك العاقليَّة، الَّتِي بإزاء هذه المعقوليَّة في مرتبة ذات تلك الصُّورة، ويلزم من هذا أن تكون عاقلة ومعقولة بذاتها، و وجودها للنّف، واحد وأنّه ، ليس هناك إّلا عاقليّة ومعقوليَّة واحدة. مع أنَّه لوكانت النَّف غير تلك الصُّورة، واتَّصفت بعاقليَّة أخرى، غير العاقليَّة الحاصلة لإنَّا ننقل الكلام إليها، حتَّى يتنهى إلى عاقليَّة، تكون عين معقوليَّة تلك الصُّورة فثبت ما ادّعيناه. من الاتّحاد. وهذا أحد التّقريرَين.

والتّقرير الآخر: أنَّ هذه الصّورة المعقولة. قد ثبت بالمقدّمة الثّانيّة، أنَّ وجودها وجود تجرّديّ نوريّ إدراكيّ، مستقلّ الوجود، من جهة كونها معقولة بالذات مع قطع التظر عن النفس، بحكم المقدّمة الرابعة. فلو كانت مباينة مع النفس، مغايرة لها، كما ذهب القائلون بحلولها فيها وقياما بها، لم يكن وجودها ذلك الوجود الشديد الإدراكيّ النّوريّ المستقلّ بذاته، كما هو واضح ظاهر، مع أنّه كذلك، كا ظهر ممّا مهدّناه من المقدّمات. فيجب، حيينئذ، أن لا تغاير النفس، وتكون متحدة معها وجوداً وهو المطلوب. وهذا البرهان، بهذا التقرير، لا يتوقّف على المقدّمة التالية وحديث التضايف، ولكن بالتقرير الأولّ يحتاج إليه، كما ظهر ممّا بيّناه وشرحناه. ولما كان المشدّور في تقريره، في ألسنة من تأخّر عن صدر المتألّهين، والمستفاد من كلماته في ظاهر النظر، هذا التقرير، سمّى البرهان ببرهان التضايف، من جهداًن إحدى مقدّماة المقدّمة الثالثة.

والمصنّف، قدّه، قدأورد على هذا البرها: أولاً بالنّقص بالعلّة والمعلول، والمحرّك والمتحرّك ونحوهما. فإنّ المعلوم بالذّات متّصف، فيحدّ ذواته وحريم حقيقته، بالمعلوليّة. وكذا العلّة الذّاتيّة، في جوهر ذاتها وحقيقتها، متّصفة بالعليّة. وهكذا، المتحرّك بالذّات والمحرّك بالذّات متّصفان، فيحدّ ذاتهما، بذينك الوَصْفَين. فلواقتضى تحقّق أحد المتضايفين في مرتبة، تحقّق الآخر في تلك المرتبة، لزم تحقّق العليّة في حريم ذات المعلول، والحركيّة فيحدّ ذات المتحرّك، وبالعكس. وهذا ممّا لايتفوّه به جاهلٌ، فضلاً عن عاقل، وإلا لزم صيرورةشئ واحد علّة ومعلولاً، ومحركاً، من جهة واحدة، وهذا ممتنع عقلاً ومحال بديهةً. وثانياً، بالحلّ؛ بأنّ تحقّق أحد المتضايفين في مرتبة لايسلتزم تحقّق الآخر في هذه المرتبة، بل

تحقَّقة مطلقاً. سواء كان فيهذه المرتبة. أخرى. ففي عاقليَّة النَّفس لذاتها \_ وكلُّ مجرد قائم بذاته لذاته في مرتبة ذات العاقل \_ تحقّق المعقوليّة، وبالعكس. وفي عاقليّة النّفس ــ وكلُّ مجرد قائم بذاته لذاته في مرتبة ذات العاقل ــ تحقّق المعقوليَّة، وبالمكس. وفي عاقليَّة النَّفس ــ وكلُّ مجرد كذلك لغيره العاقليَّة متحقَّقة في مرتبة ذات العاقل، والمعقوليَّة في مرتبة ذات المعقول بالذَّات وحقيقته، لافي مرتبة ذات العاقل،بناءعلى القيام الحلوليّ الارتساميّ،بل الصّدوري أيضاً. وذلك يكفي في صدق التَّضايف. وتحقَّقه بين العاقليَّة والمعقوليَّة. ولايحتاج إلى تحققُّها في مرتبة واحدة، حتى يثبت الاتَّحاد؛ وهذا خلاصة تقرير ما أفاده. قدَّه، في ردَّ هذا المسلك. ولكنبرد عليه، أوَّلاً أنَّ تقرير هذا البرهان لايتوقَّف مطلقاً على التَّشبُّت بذيل حديث التّضايف. بل قد عرفت. أنّه بإحد التّقريرين لايحتاج إليه وهو. قدّه. قد اعترف به في حواشئ الأسفار وغيره. وإمّا ثانياً. فلأنك قدعرفت. ممّا ذكرناه في شرح هذا البرهان \_ بالتّقرير، الّذي يتسّك فيه بذيل حديث التّضايف \_ انّ صدر المتألُّهين، قدَّه،لم يتمسَّك بمجرَّد التَّضايف بين العاقليَّة والمعقوليَّة، ولزوم تحقَّق أحد المتضائفَين في المرتبة. الَّتي تحقُّق فيها الآخر على اتَّحاد العاقل بالمعقول، بل بوجود التَّضايف بينهما. واتَّصاف الصُّورة المعقولة بالمعقوليّة،مع قطع النَّظر عن عاقليَّة النَّفس. وأنَّه، بحكم التَّضايف بين الأمرَين يجب أن يتحقَّق بإزاء أحد هما المتضائف الآخر، ولو كان في مرتبة أخرى، لكن لابحيث يتحقّق أحدهما مع قطعالنظر عن الآخر، فإنَّه مناف للتُّضايف بينهما بالبديهة . فإنَّه لو تحقَّق بنُوَّة زيد

لعمرة، مع قطع النّظر عن أبورة عمره، له، لكان نسبة زيد، منحيت بنُوته لعمره وغيره، نسبة واحدة، كما لايخفى. بل بحيث كلّما تحقق أحد هما تحقق الآخر مضائفاً إليه و بالعكس، لا متصفاً بأحد المهفومين، مع قطع النّظر عن الآخر. والأمر في العاقليّة والمعقوليّة في النّفس، والصّور العقليّة، سبيله على خلاف ذاك السبيل، كما مرّ ذكره وشرحه. فالعاقليّة، الّتي تجب بحك التّضايف بازاء مقعوليّة الصّور كما مرّ ذكره وشرحه عاقليّة النفس، ولا عاقليّة غيرها، لثبوتها مع قطع النّظر عنها. فيجب أن تكون عاقليّة تلك الصّور لذاتها، وإلا تحقق معقوليّة بلا عاقليّة. عنها. فيجب أن تكون عاقليّة تلك الصّور لذاتها، وإلا تحقق معقوليّة بلا عاقليّة مامرّ وهذا ممتنع بحكم تكافوء المتضائفين، وثبت المطلوب بذالك بضميمة مامرً

وبهذا الوجه، بعنينه، يندفع النقض بالعلّة والمعلول، والحرك والمتحرّك،وأثالها. وذلك، لعدم إمكان اتصاف المعلول بالذات بالمعوليّة، مع قطع النظر عن علّة لذاتيّة. لأنَّ قطع النظر عنها مستلزم للحكم بانتفائة وعدمه، فكيف عن معلوليّة، التي هي وصف له، متأخرة عن ذاته وتأخر ذاته عقلاً، لما ثبت أنّ المعلول بالذات نفس الربط بالعلّة، لاشئ له الربط وفي حيال العلّة، وإلا لكان في ذاته، إمّا مستغنياً عنها، أو ربطاً إلى شئ آخر، فننقل الكلام إلى كيفيّة إرتباطه به، حتى ينتهي إلى شئ يكون نفس الربط والنيئيّة، دفعاً للدّور والتسلسل. وهكذا

<sup>· -</sup>أى: «لثبوت معقوليّة الصور العقلية».

أي: «بانتفاء المعلول».

الأمر فى المتحرك بالذات مع المحرك بالذات المعلول بالذات. هذا تما له مؤيدات تما ذكر فى الحكمة والعرفان فى باب آخر، وإن تأبى عنه العقول العاميّة، بل أكثر الأذههان والأفها، إلا أنّ القصود منه دفع الاستعباد وكسر سورة العناد. والعجب منه، قدّه ، قد تنبّة بعددم ورود هذا الإيراد على صدرالمتألهين فى تعاليقه على الأسفار وغيره. ومع ذلك استمرّ على هذا الإيراد، وثبت عليه فى هذا الكتاب،وأحالة على ماذكره فى هذه الحواشى.

فإن قلت: الصورة المعقولة بالذات، سبيلها بعينه سبيل المعلول بالذات. فإلها على القيام الصدوري، معلولة للتفس فيكون سبيلها بعينه سبيله. وأمّا على تقدير القيام الحولي، فالنفس، وإن لم تكن علّة ايجاديّة لها، إلا أثقا لمّا كان وجودها في نفسها، و وجودها للتفس شئ واحد، فهي مع قطعالنظر عن النفس، وعاقليّتها لاتكون بموجودة، فضلاً عن أن تكون معقولة، مع أنّه، لوفرضنا عدم النفس،وعاقليّتها لاتكون بموجودة، فضلاً عن أن تكون معقولة،مع أنّه، لو فرضنا عدم التفس لزم منه عدم الصور الحالة فيها والصّفات القائمة بها، كما هو واضح جداً، فكيف قلت: أنّة مع قطع النظر عن النّفس وعاقليّتها متصفة بالمعقوليّة؟

قلت: المطلوب ثابت على كلا التقديرين :أمّا على تقديرالقيام الصّدوريّ، فلأنّ النّفس، لو لم تكن واجدة فى ذاتها لحقايق تلك الصّور المفاضة عنها لايكن إفاضتها عنها. لأنّ مطعى الشّئ لايكن أن يكون فاقداً له، بل هذا أحد البراهين والدّلائل على ثبوت الاتّحاد،حيث أنّ العقل البسيط الإجماليّ خْلاق للصّورَ

التَّفصيليَّة عندهم ، وحيث أنَّ العلَّة واجدة في ذاتها لما تفيضه، من جود المعلول. وكمالاته. فيجب أن تتَّحد كافَّة الصُّور العقليَّة مع ذات النَّفس، وحقيقتها في مرتبة العقل البسيط . وأمَّا على تقدير القيام الحلوليَّ. فلأنَّ مناط المعقوليَّة ، لمَّا كان التَّجرُّد عنالمادَّة \_ وهذا النَّحو من الوجود التَّجرُّديُّ قد حصل لهذه الصُّور، ولو بإعداد النَّفس، وحركاتها الفكريَّة فيعد حصوله لها تحتاج، في اتَّصافها بهذا الوصف، إلى ملاحظة النّفس. وكون وجودها في نفسها عين وجودها للنّفس،ليس بمناف لذلك، بل هم ممّا يؤكّده ويقوّيه. وذلك، كما أنَّ البياض مثلاً هو أبيض وبياض بذاته حوالأنوار العرضيَّة منوَّرة بذاتها. مع قطع النُّظر عن محالُّها. متَّصفة بهذه الصَّفة، ولاتحتاج في اتَّصافها بها إلى ملاحظة مَحالُّها،ولاينافي ذلك كون وجوداتها رابطيّة قائمة بغيرها \_ فكذلك الحال في تلك الصّور العقليّة. فإنّ مناط المعقوليَّة كون الشيئ نوراً في ذاته، والنُّور ظاهر بذاته، ومُظهر لغيره بنفس كونه نوراً، لامن جهة أخرى.

فإن قلت: نعم، الأنوار العرضية القائمة بالمحال الجسمانية، سيّما الأجسام الظلمة المتورة بسبب قيامها بها، وإن لم تكن في اتصافها بالتورية محتاجة إلى محالها.لكتها في وجودها محتاجة إليها. فإذا قطع النظر عن محالها، لم تكن موجودة، فإذا احتاجت في وجودها إليها، احتاجت في نوريتها إليها. لأن المحتاج إلى الشيئ في وجوده محتاج إليه في اتصافه بصفاته الذاتية والعرضية. فإنّه لو لم يكن موجوداً لم يكن شيئاً، حتى يتصف بشئ، وثبوت شئ لشئ فرع لثبوت المثبت له.

قلت: أولاً عدم الاعتبار ليس باعتبار العدم. وقطع النظر عن المحلَّ غير ملازم لعدم المحَل، حتَّى ينتفى القائم به بانتفائه. مع أنَّ انتفاء المحلَّ بانتفاء المحلَّ مطلقاً غير مسلّم،وإن قيل بامتناع انتقال العرض، لجواز تبدّل وجودالحمالَّ بوجود، يستغنى به عن المحلَّ فتأمّل!

وثانياً الو احتاج الحال في اتصافه بصفاتة الذَّاتية إلى الحَل، لزم الدّور. لأنّ الحلّ محتاج في اتصافه بلوازم الحال إلى حوله فيه، كاحتياج محل الأنوار العرضية في اتصافه بطردالظّلمة إلى قيامها به. فلو احتاجت هي إليه في اتصافها به، لزم الدّور.

وثالثاً.احتياج الحمالَ إلى المحلَ ليس كاحتياج الشّى إلى علَّة الفاعليَّة، حتَّى يمتنع النّظر إليه مع قطع النّظر عن محلَّه.

وبالجملة: نسبة الصور العقليّة إلى النّفس، على تقدير القيام الحولى، بوجه، نسبة الأنوار العرضيّة إلى مَحالَها الجسميّة. فكما أنّ نوريّة هذه الأنوار، وكونها ظاهرة بذاتها ومظهرة لغيرها، وثابتة لها في حدّ ذاتها، فكذلك العاقليّة والمعقوليّة يجب أن تكون ثابتة لهذه الصور، في حريم ذاتها وجوهر حقيقتها. إذ ملاك العاقليّة، والمعقوليّة فيها شئ واحد أصل فارد. وهو كونها نوراً بذاتها، لماكان تجرّدها عن المادة وعوارضها، الّتي هي سبب الاغبرار والظّلمة، ومنشاء سواد الوجود في الدّارين. وأيضاً، كما أنّ القيام بالغير في تلك الأنوار غير مانع عن كونها نوراً، وظهرة بذاتها، ومُظهرة لغيرها، فكذلك في تلكالصّور النّوريّة.

فإن قلت: نعم تلك الصور معقولة بذاتها، من جهة تجردها عنالمواد وغواسقها ولكنها ليست قائمة بذاتها. وقد تقرر عندهم، أنَّ شرط العاقليّة للذّات وللغير، القيام بالذّات، كما يرشد إليه ماورث عنهم من القائة المعروفة، والمبرهن عليها في محلّه إنَّ كلَّ مجرد قائم بذاته عقل وعاقل ومعقول بذاته. فلايكن تحقّق العاقليّة لها في مرتبة ذاتها، من جهة فقد شرطها، فلابد أن تتحقّق في مرتبة النّفس، التي هي محلّها.

قلت: لما تسلّمت تحقّق المعقوليّة لهذه الصّور، مع قطع النّظر عن النّفس، حقّ القول عليك أن تصدّق بقيامها بذاتها. لأنها، لوكانت قائمة بغيرها، لم تحقّق المعقوليّة لها في مرتبة ذاتها. مع قطع النّظر عن كلّ شئ غير ذاتها. لأنّ شرط العاقليّة بناء على ما تصورته، القيام بالذاّت. فهذه الصّور لايكن أن تكون عاقلة لذاتها، فيجب أن يكون عاقلها شئ آخر، حتّى يكن أن تتصف بالمعقوليّة، لمكان التضايف بين العاقليّة والمعقوليّة، وإذاً كانت معقولة لغيرها، لا لذاتها، مع أنها، لوكانت معقوليّتها في ضمن عقل الغيرها، لم تكن مع قطع النّظر عن الغير متّصفة بها، هذا خلف.

فإن قلت: لانسلّم أنَّ هذه الصّور معقولة بذاتها. لأنَّ شرط المعقوليّة التّجريد عن المادّة، كما سلّمت. وهذا التّجريد والانسلاخ لايحصل لهذه الصّور، إلا بتجريد مُجرّد، وتعرية مُعَرّ إيّاها عن أرجاس الموادّ وغواسق الهيولى. وليس المُجرّده هنا إلّا النّفس. وهذ التّجريد والتّعرية منا، إيّاها، ليس إلّا في ضمن معقوليّنها أيّاها،

بل هو بوجه عين عقلها لها، فكيف يمكن أن تتّصف بالمعقوليّة مع قطع النّظر عنالتّفس حتّى ثبت العاقليّة لها بذاتها؟

قلت: أمّا أولاً: إنّا نتكلّم على الكلّيّات، قبل الكثرة، بأحد معانيها المفاضة الله على النّفس من المبدء الفيّاض، من دو عمل منها. وثانياً: قد عرفت أنّ تجريدالنّفس إيّا ها علّة إعداديّة لحصول المعقوليّة لها، علّة إيجاديّة، وأنّها، بعد ما حصلت، لايحتاج في اتصافها بها إلى عمل من النّفس، ولا إلى ملاحظة عاقليّة النّفس أصلاً، كما ثبت في المقدّمة النّائيّة. فبضميمة باقي المقدّمات يثبت المطلوب، فتدبّر! فإن قلت: الحاصل من الأشياء في النّفس ليست إلا المهيّات المحضة، والمفاهيم الصرفة السرّابيّة، التي ليست هي، من حيث هي، إلّاهي. وأنّي لها التوريّة، التي هي ملاك التعقل؟ مع أنه قد ثبت أنّ ملاك التعقّل نحو من الوجود. وهذا الملاك ليس متحقّقاً للمفاهيم السرّابيّة، والمهيّا الجوازيّة، إلا بوجود النّفس، أو إيجادها. في العاقلة لها، وهي معقولة أيضاً في ضمن عقلها إيّا ها.

قلت: ليس مراد القائلين بحصول المهيّات الكليّة في النّفس ـ عند تعقلُها لحقايق الأشياء ـ لاوجوداتها العينيّة، أنّها منفكّةً عن كافّة الجودات، متحقّقة في النّفس. فإنّ ذلك تمّا لايعقل أصلاً. بل مراد القائلين بقيام الصّور بالنّفس وحلولها فيها، أنّ عند إدراك النّفس الحقايق الأشياء يحصل في النّفس أعراض نفسانيّة، قائمة بالنّفس. عنزلة الكيفيّات الخارجيّة، تلك الصّور مظهرة لتلك المهيّات، و

ا -أى: «الكليات المفاضة».

وجودها فى التفس. والمتصف بالمعقولية، حقيقةً. ذاك الوجود التورى التجردى، لاتلك المهيّات الموجودة بها. وتلك الوجودات التوريّة لاشك فى اتصافها بالمعقولية، فى حدّذاتها، وإلا لم تصر سبباً لكون التفس عاقلة إيّاها، بل، لو سئلت الحقق، أنّ هذه الصور معطية للعاقليّة، كما أنّها معقولة بذاتها، فيجب أن تكون عاقلة بذاتها أيضا، حتّى تصير هى بسببها عاقلة، وبذلك يثبت الإنّحاد الذى ادّعيناه بضميمة المقدّما السّالغة، فتديّر!

مع أنَّ هذه المفاهيم، لمَّا كانت فانية في وجود النّفس وظهورها، وقائمة بفيضها الأقدسـو قد تقرّر أن تركيب المهيّة مع الوجود اتّحاديّة ــ فبذلك يثبت الاتّحاد أيضاً.

هذا غاية مايمكن أن يقال في هذا المقام. ولكن الحق أنَّ هذه المقدّمات، إنّما ثبت الاتّحاد بالمعنى الذّى أفاده صدر المتألّهين، لو كان المعقول صورة نوريّة إدراكيّة، قائمة بذاتها مجرة عن الكونين، مبرّاة عن الإقليمين، معرّاة عن الحضرتين، لا المفاهيم الكلّيّة السّرابيّة. وقد حقّقنا ذلك في تعليقاتنا على الأسفار، فتأمّل في أطراف ماذكرنا حتى يتضح لك جليّة الحال!

قوله:«هو أنَّ الموجود في الخارج والموجود في الذَّهن»الخ٣/٣٣.

أقول: ناهيك في ذلك قولهم: «أنَّ أنحاء الوجودات أبع، وجود في الخارج ووجود في الذهني والخارجيّ يشتركان في أنَّ كلَّ واحد منهما وجود للمهيّة المحفوظة في كليما الموجودة بهما. إلا أنَّ أحدهما يترتب به

على المهيّة آثارها والأخر ليس كذلك. فوزانهما في كيفيّة تحقّق المهيّة بهما واحد، مع أكّة لو كانت الصّور الحاصلة في مرآة النّفس أعراضاً. قائمة بها. لم يكن لحقايق الأشياء وجود في صحفة الأنفس، كوجودها في صفحة الآفاق، إذ ليس الخارج موضوعاً، ولامادة للأشياء الخارجيّة. بل الموادّ،والموضوعات،والصّور،والاعراض القائمة بها، كلّها حصالة في الخارج، بمعنى كونها مرتبة من مراتبة ، لا أشياء في حالها.

فإن قلت: فرق بين وجود الأشياء في الخارج، وبين وجودها في النفس. لأنّ وجودها في الناس شئاً وجودها في الخارج، بكونها مرتبة من مراتبه. لأنّ المراد بالخارج ليس شئاً يكون كالظّرف، بالنسبة إلى الموجود فيه بل المراد به الوجود الذي يترتب به على الأشياء آثارها، المطلوبة نها: من الوجودات الخارجة عن موطن النفس الإنسانية، ومواظنها الإدراكية. وهذا لايكن، إلا بالحصول فيها والقيام بها. وبالجملة: كونها موضوعة، بالنسبة إلى تلك الصّور، ملحوظً في حصولها فيها والقيامبها، وذلك بخلاف وجودها في الخارج.

قلت: ما ذكرته كمّا يؤكّد الاستدلال، ويؤيّد ' ما ادّعيناه: من كون معنى وجود الأشياء في حضرة النّفس، كونها مرتبة من مراتبها، كما في الخارج. لأنّه،

وانما جمل ذلك مؤيداً لما أفاده ؛ لانه، مقنع للعقل المنور، ولايكفى لاقناع أبناء الجدل والجدال
 وأصحاب الاهواء والاحوال، منه. ره.

كما ذأنّ الوجود في خارج النفس، كون الموجود فيه مرتبة من مراتبه ـ من أجل أنّ المراد به الوجود ، الذي يترتب به على الشئ آثاره ـ كذلك يجب أن يكون معنى الوجود في النفس كون الموجود فيها مرتبة من مراتبها: من جهة أن المراد بالوجود الذّهنيّ، والنفسيّ، وجود لايترتب به على الموجود به آثاره المطلوبة، وخواصّه المرغوبة منه. وهذا ممّا لايكن، إلا بأن يكون الوجود للنفس، لاللشئ المتقرّر لديها. لأنّه لو كان الوجود وجوداً للمهيّة الموجودة في النفس بالذات، لا ممتنع أن لايترتب به عليها أثارها سيّما على أصالة المهيّة، واعتباريّة الوجود لا لا لا لا يكن أن لا يترتب به عليها أثارها سيّما على أصالة المهيّة، واعتباريّة الوجود المهيّة الواحدة، على هذا يكون ذلك الوجود وجوداً خارجياً لها. والنحو الواحد لوجود المهيّة الواحدة، ممّا لا يكن أن يختلف في ترتب الآثار وعدمه. وهذا بخلاف مالوكان الوجود للتفس. لأنّه يمكن أن لايترتب على الموجود به بالمرض آثاره المطوبة. من أجل عدم تحققه بالتّحقيق الخاصّ به، فتدبّر!

قوله: «أنَّ الذَّهن أي النَّفس النَّاطقة »الخ ٤/٣٣.

أقول: الذّهن، قد يطلق ويراد به: قوّة للنّفس، تتحرّك لا بها في مراتبالصّور الحاصلة فيها، لأجل تحصيل المقدّمات المنتجة للمطوب،أو للإجزاء المحصلة للحدود. قد يطلق ويراد به: النّفس. ولمّا كان مشتركاً بين الأمرين، وكان المراد منه، هنا، المعنى التّاني، فسرّه بها، لإبانة ما هو المقصود منه.

<sup>· -</sup> الظهار: «كما أن معنى الوجود في خارج النفس...»

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - أي: «تتحرك النفس بها».

#### قوله: «ثم أنّ مراد القائل باتّحاد المدرك» الخ٧/٣٣ -٨.

المراد، من النّجا في عن المقام، إلقاء النّفس لمقامها الشّامخ،الرّفيع الأعلى، الّذى هو مقام تجرّدها، وبساطتها الأمريّة، وسذاجتها الوجوديّة، وعنديّتها عند مليك مقتدر، ونزولها عنه ذاتاً، في مرتّبة الموجودات الخارجيّة والماديّة، والذّوات المنهمكة في الحركة والزّمان، والتّغيّر والدّثور، الزّوال والتّجدّد: بناءً على ما توهّمه بعض، من أنَّ المراد للقائل بالاتّحاد، اتّحادالتّفس معالعلوم بالعرض، الّذي هي الموجودات العينيّة. أو النّزول بذاتها في مرتبةالتفصيليّة العقليّة، أو الخياليّة والحسيّية. لأنها، وإن كانت من صقعالتفس، إلّا أنّها من مراتبها، التي دون مقام شامخها الأمرى والحفي الأخفى. فالمراد من اتّحاد تلك الصّور بها، هو ما أفاده، قدّه بقوله: «بل يستعمل ذلك»الخ.

ونظير هذا المقام، معبر عنه في الواجب، تعالى، في عرف العارفين، عقام رؤية المفصل مجملاً. ومقام التّعين الأول، البرزخيّة الأولى، وحقيقة الحقايق. ويكن أن يكون المراد منه مرتبة غيب مغرب النّفس، ونفس حقيقتها البسيطة الوجوديّة السّاذجة، من دون ملاحظة شئ أصلاً. فإنّ هذه المرتبة أيضاً، لكونها متبة بساطتها الوجوديّة، وصرافتها المحضة، كلّ الوجودات والحقايق، التي دونها. إلّا أنها ليست مقام مشاهدة المدركات، لاجمعاً، ولاتفضيلاً. فلايكن عدّها من مراتب الإتحاد أللهم ، إلّا أن يكون المراد منه الانطواء المذكور في كلامه، أو يكون المراد من الاتّحاد الوحدة الصرّفة، كما صرّح به فيه الحاشية، لا الاتّحاد المصطلح. بل

الحقُّ أنَّه، في جميع المراتب. وحدة لااتَّحاد. كما لايخفي.

قوله: «كانطواء »الخ١٠/٣٣.

ولأجل هذا الانطواء، قالوا: العقل البسيط الإجماليّ. خُلاق للصّور التَّفصيليَّة. فإنه، لولا اشتمالها في حدّ ذاتها على تلك الصُّور بنحو أعلى، أي: بنحو البساطة الصّرفة من غير لزوم كثرة. وتعدّد نسب هذا الانطواء. ولالزوم اتّصافها بأحكامها وخواصّها وآثارها. الّتي هي من لوازم وجوداتها الخاصّة الفرقانيّة. كاشتمال الملكة البسيطة. الحاصلة لها في علم من العلوم.على المسائل وأجوبتها. لما صارت خُلاقة لها وموجدة لتفاصيلها في علم من العلوم، على المسائل وأجوبتها. لما صارت خَلاقة لها وموجدة لتفاصيلها في مرتبة ظهورها بالفيض الأقدس التَّفْسيَّة. والمراد بهذا الانطواء انطواء وجوداتها وفعليَّاتها في وجودها البسيط وفعليَّتها الصَّرفة، لاظهور مهيَّاتها فيها. لأنها مقامٌ لا اسم، ولارسم، ولاتعيَّنللنَّفس فيه. بل ظهورها إنّما هوفي مرتبة الواحديّة الأسمائيّة لها، الّتي هي مقام ظهورها بصور أسمائها وصفاتها. نعم، تلكالمهيّات أيضاً منطوىّ البساطّ ومقبوضة الأيديّ في هذه المرتبة. ومتّحدة بها كاتّحاد اللاشئ مع الشّئ. لأنّها. لمّا كانت لامتحصّلة صرفة ومهمة محضة. تتَّحد مع الوجود. الَّذي هومتحصَّل خالص. وفعليَّة ساذجة. وتفنى فيه بحيث يصّح أن ينتزع منها كمالاءٍ! علىالنّحو الّذي يليق بهذه المرتبة الشَّامخة الرَّفيعة، لكن لابحيث يظهر فيها رسومها، وأسمائها وتعيَّناتها وحدودها.

قوله: «وثانيها في مقام الوحدة في الكثرة» الخ١١/٣٣.

أى: مقام ظهور النفس، بوحدتها الذّاتية، وتجليها بالتّجليّ الجمعيّ، الوحدانيّ التّوريّ، المعبّر عنه بالفيض الأقدس، على ذاتها، بصور أسمائها وصفاتها علماً ، لاوجوداً. فالمراد من الوحدة وحدة النّفس،من جهة أمرها الواحدة، وتجليّها الوجدانيّ . ومن الكثرة مراتب ذاك الفعل الوحدانيّ، والفيض النّوريّ، والتّجلّي الأحديّ من العقليّة، والوهميّة والحياليّة والحسيّة.

قوله: «انبسط على كلّ الدركات» الز١١/٣٣-١٠.

أى: كانبساطه. وبالجملة: الانبساط الذى يتحصل المنبسط عليه بنفس ذلك الانبساط، لاقبله بانبساط آخر منها، أو من غيرها. اللهم ، إلا باعتبار تقدّم قوتها على المدركات، التي هي بعد الكثرة، فتأمّل!

قوله: «بلاتجاف» الخ١٢/٣٣.

أى: عن مقاب غيبها المغرب، ومرتبتها التي لا اسم ولارسم لها بحسابها، المعبّر عنها بمقام السرّ والحنفي والأخفى، وإلقائها لهذا المقام الشامخ الرّفيع. لأن تجافيها عن تلك المرتبة، التي هي مرتبة ذاتها لايكن إلا بانعدام حقيقتها وصيرورتها، موجودة بوجود آخر، دون وجودها الذاتي الأصلي. لما عرفت: من أن كلّ مرتبة من مراتب الشدّة والضف مقوم لدرجات حقيقة الوجود، ومراتبها النّوريّة الوجوديّة، بمعني ماليس بخارج عنها. مع أنه، لا يتصور هينها مادّة مشتركة، وعلى فرضها لايكن الحركة الانتكاسيّة في مراتب الوجود ودرجاته. لأنها متحركة بذاتها إلى غاياتها الذاتيّة، وكمالاتها الطّوليّة. والحركة التسفّليّة في المراتب الطّوليّة

مستلزمة لاجتماع النّقيضين والمتنافيين، أو لانعدام المتحرّك أصلاً ورأساً. مع أنّك قد عرفت: أنّه، لايزيدها كثرة العطاء إلّا جوداًوكرما، ولاينقص منها ولا يزيد عليها من حيث كمال ها الذّاتيّ، من جهة تلك الإفاضة والإجادة، شئ أصلاً.

قوله: «بل كلّ مدرك »الخ١٢/٣٣.

فإن ذلك الاتحاد، كما عرفت إنّما يكون بالاتحاد مع فيضالنفس وظهورها. وهو لكونه رفيعالدّرجات، ذا العرض الجميد، له في كل يوم، بل آن من الأيّام والآنات الرّبوبيّة، والإلهيّة والدّهريّة والزّمانيّة، تشأنات وتجلّيات.وله في كلّ شأن ظهورات وبروزات،يتّحد في كلّ منها ع مهيّة من المهيّات، ومفهوم من المفاهبم، ويتعيّن بتعيّن من التعيّنات. فيصير تارةً معقولاً،وتارةً موهوماً، وتارةً متخيّلاً، أو محسوساً.

قوله: «حتَّى المعقول متحّد مع»الخ١٣/٣٣.

لًا كانت النفس في الإدراك التّعقلي مستكفية بذاتها وباطن ذاتها، والمعقولات المرسلة الكلّية مشابة لجوهر ذاته، ومجانسة لحقيقتها الجردة الأمريّة، كان حسبان اتّحادها مع حقيقتها التّوريّة، في مرتبة ذاتها ومقامها السّرّر والمخفي والأخفى، أقوى من حسبان الاتّحاد، في مرتبة إدراكاتها الوهميّة والخياليّة والحسيّيّة.و كان هذا الظّن أيضاً من بعض الظّن، حيث أنّ مرتبة غيب مغرب ذات النّفس وحقيقتها الجردة اللاهوتيّة وحضرة أحديّتها الذّاتيّة، كما لا اسم لها، ولا نعت لها، ولا وصف، ولاخبر لشئ، ولاأثر، ولاظهور للمفاهيم

الكلّية والمعقولات المرسلة أصلاً. لأتها مقام ظهورها بالصّرافة الوجوديّة، والسّذاجة الذّاتيّة، واللّابشرطيّة المقسميّة، وانمحاءكافّة التّعيّنات وقاطبةالأسماء والرّسوم.

فإن قلت: لما تقرّر فى ألسنة الحكماء \_ المستشرقين، بأنوار عالم الجبروت، وإشراقات قراهو أعلون الملكوت \_ أنّ النّفس وما فوقها إنّيات صرفةووجودات محضة، وتطابقت ألسنة جماهير حز الحكمة وآل المعرفة، على أنّ صرف الوجود صرف كمالات الوجود، وأنّ بسيط الحقيقة كلّ الأشياء وتمامها، فيجب بحكم سالف هذه المقدّمات،وقاصف هذه الأصول،أن تكون النّفس فى مرتبة ذاتها وجوهر حقيقتها، واجدة لحقيقةكلّ معقول، وجامعة لإنيّة كلّ موجود، يمكن أن يناله الحسن، أو العقل بكنه جوهر ذاته، وتخوم قوام هويّته، بنحو أبسط وأعلى، أى: بنحو الأتحاد مع ذاتها المرسلة، ولابنحو الانضمام إليها، بعد قوام جوهر ذاتها وحقيقتها، وإلا لم تكون واجدة لها فى قرار مكين الذّات،وغيب غيوب الحقيقة.

قلت: نعم، لكن ذلك الوجود والوجدان، إنّما هو بانطواء بساط الوجودات، وانمحاء تشخّصات الكثرات في وجودها البسيط السّاذج، واندكاك جبال الإنيّات تحت سطوع نور شمس ذاتها، الّتي ليس لها في الخارج والذّهن شبيه ولانظير كما قال المولويّ القيّوميّ:

میتوان هم مثل او تصویر کرد نبودش در ذهن ودر خارج نظیر شمس در خارج اگر چه هست فرد شمس جان کو خارج آمد از أثیر - لابظهور المفاهيم المرسلة، والكلّيّات الماهويّة، في هذا الموطن الشّامخ والحضرة الرّفيعة الإلهيّة، بنحو الكثرة والتفصيل، واتّحادها بكثرتها معالجوهرة البسيطة النّفسيّة. وبالجملة:هذا الانطواء باعتبار مقام الكثرة فيالوحدة، ومن جهةالعقل البسيط الإجماليّ، وانحاء وجودات العقول التفصيليّة، وانطواء إنّياتها فيه؛ وكما أفاده بقوله «أحدهما »الخ. وما أفاده هنا، إنّما هو، بحسب مقام الوحدة في الكثرة والظهور، بكثرة المفاهيم والأسماء والرّسوم، وحضرة الواحديّة التفسيّة، التي هي مقرّ بحيئ الكثرة، كم شئت، وبما شئت، والتّجلّي بحقايق المعقولات المرسلة، والمهيّات الكليّة، فتدبّر تعرف!

قوله: «لامعه في مرتبة السّر والخفي»الخ١۴/٣٣.

أقول السّر" في اصطلاحهم، قد يطلق: على فناء ذات النّفس في ذات الحقّ تعالى والخفيّ: على فناء صفاتها، والأخفى: فنائها عنالفنائين، وقد يطلق على مقام قرب الفرائض والنّوافل، والفناءعن القربين، وبالجملة، مقام «أبيت عند ربى يطعمنى ويسقينى». وقد يطلق السّرّ: على الوجود المُمفاض على كلّ شئ، أو الحصّة، التي للنّفس، من الفيض الإطلاقيّ المنبسط على هياكل الأشياء، المستى عندهم بالفيض المقدّس. وقد يطلق على معان أخرى، مذكورة في مقارة.

والمراد منها هنا: حاق ذات النّفس، ومرتبة غيب غيوبه، وحضرة أحديّتها الذّاتيّة، وظهورها بالوحدة الصرفة. والأحديّة المحضة، والبساطة السّاذجة، ومقام

۱ -«منه»، خ ل.

مغرب ذاتها وصفاتها الذّاتيّة الإطلاقيّة، من جهة كونها عين الواحد، لا منجهة كونها نعتالواحد. فالأخفى حاق ذاتها. ومرتبتها الّتى: لا اسم لها ولارسم. والخفى مام أحديّتها الذّاتيّه، اللا بشرطيّة. والسرّ أحديّتها، البشرط اللائيّة.

وبعبارة أخرى: الأخفى نفس ذاتها الصرفة، وحقيقتها الساذجة، من دون لحاظ شئ أصلاً، والخفى لحاظ من حيث كونها لذاتها، فحسب، وظاهرة بذاتها لذاتها، من دون ظهور آخر أصلاً. والسرّ مقام عقلها البسيط الإجمالي، ومرتبة أحديتها السادجة، البشرط اللاتية، وظهورها بصفة الوحدة الصرفة، والتجرد المحض، وسلب المادة والتقائص الماديّة. أو السرّ مقام أحديتها والخفى مقام ذاتها مع أسمائها، الذّاتية، من جهة كونها عين الواحد. والأخفى مقام غيب مغرب ذاتها، وكنه حقيقتها.

وقيل أنَّ المراد منالجميع شئ واحد، هي مرتبة غيب ذاتها وهويّتها المغربيَّة الإلهيّة، وحاقّ حقيقتها الأمريّة.

وقيل: الأخفى مقام إلهيتها وربوبيتها،والخفى جهة لاهوتيتها، والسّر جهة جبروتيّتها، والمعقولات المرسلة متحدة بها فى مرتبة ظهورها، بالدّهريّة الأيمن،الأعلى، والملكوتيّة الرّفيعة العليا.

وقيل: الأخفى حاق ذاتها، والحنفى مقام غنائها عن العالَمين. والسرّ مقام فيضها الأقدس الأنفسى. والمعقولات المرسلة متّحدة بها فى مرتبة فيضها المقدّس. وقيل الأخفى مقام طر الكوئين،والفناء عن الحضرتين، والحنفى انمحاء الصَّفات، والسَّرُّ انمحاق مطلق التَّعيّنا، وانطماس رسوم الخلقيّة.

وقيل:السّر مقام الجمع، والخنفيّ حضرة جمع الجمع والأخفى غيب مغرب ذاتها، الصّرفة.

> وقيل أقوال أخرى: «و لِكُلَّ وِجْهَةُ.هُوَمُولَّيها» . قوله: «وسنخ باق كالنَّفْس» الزّ۲۷/۳۳.

أقول: إنما قال، «كالتفس»، لأنّ الكلام في اتّحاد المدرِك بالمدرك ليس مخصوصاً بالتفس وحدها، بل يجرى في كلّ مدرِك بالنّسبة إلى كلّ إدراك، حتى أنّ القائلين باتّحاد العاقل بالمعقول ذهبوا إليه فيه علم الحق، تعالى، بالأشياء، قبل المجادها في صفحة الأنفس والآفاق. والمراد، من الاتّحا في الجميع، واحد، هو ماأشار إليه، قدّه، من انطواء الكثرة في الوحدة، وظهور الوحدة في الكثرة، واتّحاد المدركات مع التّور الفعليّ للمدرِك في المقام التّانيّ فالأصل المحفوظ في كلّ إدراك، عند الظّهور بالتّور الإدراكيّ، ذات المدرِك، بوحدتها السّعيّة الإطلاقيّة، فيكون الكاف تمثيليّة.

ويمكن أن يكون الإتيان بها للإشارة إلى عدم انحصار الأصل المحفوظ فى النفس، بل مشيّتها السّاريّة،ونورها الفعلىّ،من حيث أصل حقيقتها الظّارهة فى جميع المرات، أصل محفوظ وسنخ باق بالنّسبة إليها. وكذلك باطن ذات النّفس، الّذى هو من ورائهم محيط، وهو «خَيْرٌ

۱ -البقرة (۲)، ۱۴۸.

حَافِظاً وَ هُوَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِين» أَ. وجعل كلمة الكاف للتشبيه، أيضاً، ممكن بأن يكون المراد من السنّخ الباقى، التّجلّى الذّاتى والصّفاتيّ للتّفس، الّذى هو روح التّجليّ العفليّ وأصله، وهو كالتّفس من جهة اتّحاده التّام معها.

قوله: «و أمّا المفاهيم، فهي مثار الكثرة» الخ ١/٣٤.

إن قلت: قد تقرّر في مقارّه، أنّ الاتّحاد المتصور، الذي يصدّقه العقل المضاعف، ولا يكذّبه الوجودا الصّحيح الصّريح، من الأقسام الأربعة، أو السّتّة للاتّحاد، واتّحاداللا متحصّل مع المتحصّل. ومعلوم أن اللا متحصّل، بناء على المذهب الفَحْل والرّأى الجُرْل، منحصر في المفاهيم والمهيّات الكليّة الإبهاميّة المنطقيّة. ففي كلّ موطن وموقف، قيل باتّحاد المدرك مع المدرك، يجب أن يكون بلحاظ المفاهيم والمهيّات، لابلحاظ الوجودات والفعليّات، فكيف التّوفيق بينه، وما أفاده هو، قدّه، هنا، مخالفاً لما أفاده في سائر المقامات؟

قلت: لامنافاة بينهما أصلاً. لأنّ مراد القائل بالاتحاد ليس اتحاد المفهوم والمهيّة وجوداً إذ ذلك، كمّا يمتنع عقلاً، ولا يتفوّه به جاهل، فضلاً عن العاقل. لأنّ سنخ المهيّات، والمفاهيم مباين مع سنع الوجود، فكيف يمكن القول بصيرورة أحدهما عين الآخر. بل المراد منه، أن يصير المفهوم فانياً في الوجود، وتابعاً له في الموجوديّة والتّقرّر، ومنتزعاً عنه منجعلاً بجعله، وظاهراً بتبع ظهوره على تقدير مجعوليّته، مع بقاء البينونة العزليّة بينهما.

۱ – یوسف(۱۲)،۶۴.

فإلها مثار الكثرة والبيننة بذاتها وحقيقتها. فهى فى عين موجوديتها بنور الوجود، وفنائها فى حقيقته التوريّة البسيطة، وجمع شتاتها، وربط متفرّقاتها، وانجبار كثرتها ونقصانها، بوحدةالوجود، باقية، من حيث ذاتها وحقيقتها، على ظلمتها الأصليّة وكثرتها وبيوتها الإثى كما قيل: سيه روئى زممكن در دو عالم الخ.

وبالجملة المراد من ذلك الاتحاداتُحاد المهيّات فيالوجود. لافيالمفهوم. ولا انقلابها إلى الوجود، كما لايخفي. قالُّ قدَّه، في الحاشية: «ولك أن تجعل العقول التَّفصيليَّة» الخ. أي: تجعل المراد من قوله: «كانطواءالعقول التَّفصيليَّة»الخ، النَّفوس البالغة إلى حدّ العقل بالفعل، وبالعقل البسيط الإجماليّ ، العق الفعّال،العقل الفعّال، المفيض لمرتبة العقل بالمستفاد علىالنفوس الإنسانية والعقول البالغة إلى المرتبة المذكورة ومبدئها ومقوِّمها.وهي منطوية فيها، كانطواء الفرع فيالأصل. والمعلول في العلَّة. أو تحمل العقول التَّفصيليَّة على العقول المفارقة.أي: أرباب الأنوا. والعقول العرضيّة والتّفصيليّة:على العقل الكلّيّ، أي: العقل الأول، أو مطلق الكلّيةالطّوليّة، فإنها أيضاً أصل العقول العرضيّة، ومبدئها فإنّها صاردةعنها بجهاتها المشاهديّة والحبّيّة والقريّة والذّليّة والإشراقيّة، ونحوها وإنّما حله على ذلك، لأنَّ منالقائلين بالائحاد من ذهب إلى أنَّ النَّفس في إدراكهاللصّور العقليَّة تتَّحد مع العقل الفعّال. ومراده من الاتّحاد أيضاً. هوالاتّحاد مع الوجود الرابطّي والإضافة الإشراقيّة

۱ – أي: «المهيات».

۱ «الذاتية»، خ ل .

التوريّة للعقل الفعّال. أو انطوأ وجودها فى وجوده الجمعىّ البسيط، ونقطة رأس مخروطه الرّفيع الأعلى. بنحو الوحدة والبساطة، كانطواء الصّور العقليّة التّفصيليّة فى العقل البسيط الإجماليّ فى كتاب النّفس. فأراد أن يشير إلى أنَّ مأخذ القولَين واحد ومآلهما إلى أصل فارد.

وقال أيضاً في الحاشية: «و مَما يؤيّد ذلك التّبدّلات»الخ. إنّما جعلها مؤيّد، لأنّ الدّليل التّقليّ، القابل للتّأويل، لايصيل دليلاً في العقليّات مالم يعاضده الدّليل العقلي، أو لاينافيه.

إن قلت: تصحيح ماورد في هذ الباب ليس بمنحصر في الذّهاب إلى اتّحاد العاقل بالمعقول، بل يمكن تصحيحه معالقول بالعلم الارتساميّ. وذلك، بأن يجعل ملكة اتّصال التّفس بالعقل الفعّال، المفيض لهذه الصّور، بعون الله وحول وقوته، باقية عند ارتحال التّف إلى عالم المكوت ودارالقرار. فيفيض عليها صورت تلك المعقولات، أو تنحفظ فيها صورها، من جهة بقاء ذاك الاتّصال والارتباط الوجوديّ، فتصير جهاتاً لخلاقيّة التّفس لما يناسب تلك الصّور، من التّعيم السرّمديّ، أو العذاب الأبديّ.

قلت: أولاً. الصور المفاضة، من العقل الفعّال على النّفوس الإنسانيّة، بعد ارتحالها إلى عالمالملكوت، لسيت ممّا بناسب نشأة الحركة والزّمان، والموجودات النغير القارّة، حتى تصير منشاء لحنّلاقة النّفس، بالنّسبة إلى الصّور المذكورة، بل

المفاض منه ما يناسب جوهر ذاتها، من الكلّيّات النّابتة أ. وثانياً، لو لم تصر تلك الملكات ذاتية للتفس، وجوهريّة لها، ولم تتحجد بماذكر من الصّور، لم تكن ملائمة لجوهر ذاتها وسنخ حقيقتها، بحيث تتنعّم أو تتعذّب بها، ذاتاً وحقيقة وأيضاً، لم يتحقّق سبب خلودها في العذاب الأبدى والعقوبة السّرمديّة. لأنها، إذا كانت تلك الملكات عَرَضيّة، وكلّ عرضيّ يزول، والقسر لدّائم غير جائز في العناية الرّبانيّة، فيجب زوال موجب العذاب، والأوّل إلى الرّحمة الأزليّة الإلهيّة، بل يمكن أن يجعل هذا الأمر ديلاً آخر على إثبات الحركة الجوهريّة، واتّحاد العقل بالمعقول، فافهم، و«ولاتّكُن من الْفَافِلين» أ. ولنا حاشية مبسوطة في هذا الباب، ذكرناها في تعليقاتنها على الأسفار، فليراجع إليها.

فإن قلت: قد أفاد صدر متألهة الإسلام في الأسفار، في الفصل الذي عقده لبيان كيفية ربط الحادث بالقديم، ما ملخصه: أنَّ كثيراً من الأشياء ليس معقوله مشاكلاً مع محسوسه ومتخيّله. وذلك، مثل الزّمان، والحركة، والمقدار، وأمنالها. حيث أنَّ المعقول منها كلّى بات ثابت، ليس مصداقاً لعدم القرار، والتّجزي، والتّحدد، والتّصرّم، بالحمل الشايع، بل لو سألت الحقّ: جميع الوجودات الشخصية والمويّات الوجوديّة، حكاياتها الذّهنيّة وصورها الإدراكيّة، لاتطابق مع الحكي عنها في الآثار والأنوار، حيث أنّ الوجود العينيّ، والتّقرّر الخارجيّ، ممّا لايمكن

<sup>&#</sup>x27; - «من الصور الكلية المابنة القارة». خ ل.

۲ - الاعراف(۷)،۲۰۵.

حصولها \_ بهويّاتها العينيّة، وحقايقها الخارجيّة، المتقرّرة في صفحة الآفاق\_ في صحفهةالنّفس. فكلٌ ما يحصل منها، في مدار النّفس ومجاليها الإدراكيّة. لايشاكلها في الاثر، ولايوافق الخبر الخبر، وإن طابقها في المهيّة. وعلى ماحقّقه، قدّه، لاتكون الصّور الإدراكيّة، الحاصلة من تلك الأمور، متّصفة بالتّجدّد والدّثور واللاقرار، حتى يصح ما أفاده، قدّه، من صيرورة التّبدّل والتّجدّد، ذاتيّاً للنّفوس المدركة لتلك الصّور، بالبيان الّذي أفاده في الحاشية.

قلت: أولاً، ما أفاده صاحب الأسفار، قدّه، إنّما هو في المدركات العقليّة، لا الحسيّة والخياليّة. كما صرّح به في ذلك الفصل. والقائل بالاتّحاد. إنّما بقوله به في جميع الإدراكات النّفسانيّة، إلا أنّه، لمّا كانت نشأة النّفس النّاطقة، والكلمة الإلهيّة، والرُّوح الأمريّ. من حيث أمريتها وتجرَّدها التّام الكامل، غير ملائمة للخياليّات والحسيّات، وهي بالنسبة إيها بالمنظر الأعلى والأفق الأرفع، جعلت خلاقة فعّالة بالتسبة إليها. وذلك بخلاف العقليًا،الَّتي هي في أفق النَّفس ومشاكلة مع ذاتها المرسلة الكلّيّة. فلذلك ذهبوا إلى اتحادها معها، من جهة المجالسة الذَّاتيّة، والمشاكلة الوجوديَّة. وإَّلا، فالحَّلاقَة الايجاديَّة لاتتحقَّق بدون تقرَّر أصل هذه الصّور المجعولة للنّفس فيالمجالي الإدراكيّة الحياليّة والحسيّة فيحاق ذات النّفس وقرار مكينالَّروح: بحكم أنَّ معطى الشَّئ ليس فاقداً له. وإذا حصل لك التَّصديق والاعتراف بأنَّ الصُّور الخياليَّة والحسَّيَّة،الَّتي تحصل في مشاهد النَّفس، من الحركة والزَّمان وأمثالهما، تصير الخياليَّة والحسيَّة الَّتي تحصل في مشاهد النَّفس، من

الحركة والزَّمان وأمثالهما. تصيل متّحدة معالنّفس بالتّفصيل الّذي مرّ ذكره. يظهرلك صحّة ما أفاده المصنّف.قدّه. كمالايخفي.

وأمًا ثانياً.ما أفادة صاحب الأسفار، قدَّه، لاينافي ما حقَّة المصنّف. لأنَّ صيرورة تلك الصّور العقليّة، والمهيّات الكلّية،منسلخة عن آثارها الماديّة وحدودها الوجوديّة.إنّما هيفيمقامانطواء كثرتها فيأحديّة النّفس. ووحدتها. وبحسب وجودها فيالصَّقع الشَّامخ العقليِّ. فإنَّ وجودها في هذا الموطن الرَّفيع الشَّامخ، على ما يناسب هذا المشهد الشّريف. وأمَّا فيمقام الوحدة في الكثرة. وبروزها عن باطن ذات النّفس في يوم تبلى السّرائر،فيظهر آثارها وخواصّها في نشأة الملكوت الأسفل. وعالم المثال الصّعوديّ. بالصّور المناسبة لهاّ والملائمة إيّاها. ذلك، كما أنَّ انطواء بساط وجودات الأشياءفيالوجود الأحديُّ القيُّوميُّ. وظهورها في الحضرة الأحديّة الأسمائيّة.ليس بحيث يترتّب عليها آثارها الخارجيّة الفرقانيّة. بل ظهورها فيها،على حسب ما يناسب ذلك المقام الشَّامخ، ولكن عند بروزها في حضرة الفيض المقدّس، والنّفس الرّحمانيّ، تصير بحيث تترتّب عليهاآثارها المطلوبة،وخواصُّها المروغوبة. ويبرز ما كمن فيها مناللُّوازم الوجوديَّة والخواصُّ التَّفس الأمريَّة،على حسب مايناسب نشاء الأعيان وعالم الخارج، فافهم، إن كنت من أهله!

### فى تعريف المعقول الثّانى وبيان الاصطلاحَين فيه قوله، قدّه: «غرر في تعريف المعقول» الج٢/٣٢.

أقول: البحث عن المعقولات النّانية \_ الّتي لايحاديها شئ في الخارج، سيّما المعقولات النّانية المنطقيّة. في الفلسفة الأولى، الّتي موضوعها الموجود المطلق، بما هو موجود \_ إمّا من جهة أنّ لها حظاً من الوجود العينيّ، على ما حققه صدر المتألّهين قدّه، وإمّا من جهة أنّ المراد من الموجود مطلق الموجود الأعمّ من الذّهنيّ والخارجيّ. وذلك، كما أنّ البحث عن العدم والمعدوم، إنّما هو من جهة وجود مفهومهما في الأذهان. مع أنّ حظ تلك المعقولات من التّقرّر والوجود، أوفي وأكمل من المفهومات العدميية. لأنها أحكام الموجودات وأحوالها النّفس الأمريّة، بخلاف المدم والمعدوم، كما هو واضح لا يخفى.

قوله: «أي في عقلنا »الح ۲۰/۳۴.

إشارة إلى أن كلمة «با» هيهنا بمعنى «فى». فإله أحد معانيها، كما أشار إليه ابن مالك بقوله:

بالبا استعن، وعدّ، عوّض، ألصق ومثل مع، وعن،وفي بها انطق قوله:«وساير موضوعات المنطق»الخ١٣/٣۴. أقول: وذلك مثل الجزئيّة والقياسيّة، والاقترانيّة والاستقرائيّة والتمثيليّة ونحوها. فإن قلت: الجزئيّة المنطقيّة وصف الأشياء الخارجيّة، والموجود العينيّة، التي هي عين التشخص والهذيّة، بمقتضى أنَّ الشئ مالم يتشخص، لم يوجود.وهي بوصف الجزئيّة، تما لايكن أن يوجد في الذّهن، حتى تعرضها الجزئيّة فيه، فكيف جعلت الجزئيّة من المعقولات الثّانيّة المنطقيّة؟

قلت: كون المفهوم، بحيث يمتنع فرض صدقه على كثيرين، أو لايمتنع، من خواص الموجودات الذهنية. إذالمفهوم بما هو مهفوم لايكن أن يوجد في الخارج. فعرض الجزئيّة واتصاف المفهوم بها إنما هو في الذهن. وأمّا عدم إمكان حصول الجزئيّات، بماهي جزئي في النّفس، فلاينافي ذلك. لأن امتناع حصولها فيها إنما هو بحسب هويّاتها الخارجيّة، لابماهي مدلولة للألفاظ، ومايفهم منها عندإطلاقها، بالنّسبة إلى العالِم بوضعها لها وبعارة أخرى. الحكم بامتناع فرض الصدق على الكثرة إنّما هو على الموضوعات الحاصلة في النفس. فإن وجود الموضوع، بما هو موضوع، وكذا المحمول، بماهو محمول، وكذا الحمل والصدق، إنما هو في موطن الأذهان، فكذا الجزئيّة، التي هي عبارة عن امتناع فرض الصدق على الكثرة، من عوارضها الذّهنيّة، كما لا يخفي ولذا الصافها بها إنّما يكون عند حصولها في الأذهن، لافي الأعيان فمعني كون الزيد جزئيّا: أنّه، إذا

لاحظه التَّفس وادركت مفهومه، حكمت بأنَّ مفهومه ممَّا يمتنع فرض صدقه

<sup>&#</sup>x27; - أى: «الاشياء الخارجية».

على الكثرة، لا أنه، مع قطعالنظر عن حصول مفهومه فىالنّفس، يكون كذلك خارجاً. كما لايخنى.

فإن قلت: ﴿في عقلنا »الخ يدّل على أنّ قيام الأشياء بالنّفس حلولَى عنده مع أنّه صرّح بخلاف ذلك في مبحث الوجود الذّهنيّ.

قلت: أولاً مَا أفاده هنا إلّما هو على مذاق القوم، وذاك التّعريف أيضاً منقول عنهم. وثانيّاً، المراد أنَّ موطن العروض، بالنّسبة إلى موضوعاتها المتّصفة بها، إنّما هو فى العقل، وذلك لاينافى أن يكون حصولها فى النّفس بطريق الحنّلاقيّة والفعاليّة، كما لايخفى، فتدّبر!

قوله: «والجزئيّ ليس معرّفاً »الخ ١٥/٣٤.

أقول: وذلك، لأنّ التّعريف بالمهيّة. والمهيّة إنّما تطلق على الصّور الكليّة، دون المفاهيم الجزئيّة. ولأنّ التّعريف إنّما يكون بالحدود والرسولم، ومقسمها: المقول في جواب «ماهو»، الّذي هو كلّى. والجزئيّ بما هو جزئيّ، غير ممكن الحصول في العقل. وأيضاً، هولدثورة وتبدّلة لايكن أن يصير مقصوداً في باب المعرّفات والتّعريفات. وأيضاً، تعريف الكليّات ممّا يغني التّفس، عن تعريف الجزئيّات. ولكونها غالباً مرهومنة بالعوارض الماديّة، الغير الملائمة لذاتك الأتم، لايفيدك معرفتها كمالاً فلسفيّا.

فأن قلت: إن كان الأمر،كما قلت. بأن كان السّؤال بما هون عن الكلّيات، فيكف جعل الحكماءالنّوع مقولاً على الثكرة المتّفقةبالحقيقة.التّي هي الأشخاص

الجزئيّة غالباً.

قلت: المسؤول عنه، بما هو فيها، إنّما هي مهيّاها الكلّيّة، وحقيقتها النّفس الأمريّة، لاهويّاتها الشّخصيّة، كما هو واضح جدّاً.

قوله: «لأنّه إذا عقل عارضاً »الج ٤/٣٥.

إنّما قيّده بذلك، لأنّة قد يعقل، من حيث هو هو، لامن حيث كونه عارضاً لشئ، كما أنّة قد يعقل مفهوم الكلّيّة المنطقيّة، لامن حيث عروضها للمفاهمي والكلّيّات العقليّة، مثل الحثوان والإنسان مثلاً. ولكنّها إذا عقلت، من حيث كونها عارضة لاتعقل إّلا عارضة لمعقول آخر، فتدبّر!

قوله:«وأن لا تكون من الأمور العامّة»الخ١٣/٣٥.

قال قدّه فى وجه ذلك فى الحاشية: «لأنه إذالم يكن عروضها »الخ. أقول توضيح ذلك أنه، لوكان العروض فى الحارج، يجب أن يكون المعروض، فى حدّ ذاته، خلواً عن العارض. وإلا يلزم من عروضه له، تحصيل الحاصل بغير ذلك الحاصل، أو الدور والتسلسل. مع أنه، لولم يكن فى ذاته خلواً عنه، لم يكن عارضاً عليه، هذا خلف. ويلزم عليه، أن لا يكون الشّئ الخارجيّ، فى حدّ ذاته، شيئاً وأنّ لا تكون الشّيئية من الأمور العامّة.

وأمّا قوله(في الحاشية) «وليس المراد» الخ (ص٣٥)، فدفع توهّم أنّ لزوم نفى العموم من طرف الضّميمة، لا من طرف المنظّم إليه: بأنّ يقال، الشّيئيّة المنظّمة إلى مثل الانسان والفرس والبقر، وأمثالها في الخارج، يكون لكان وجود الخارجيّ

ومساوقةالوجود معالتشخص خارجاً خاصاً جزئياً، فلا يكون منالأمورالعامة. فدفع هذاالحسبان والتوهم، بأن ففي العموم على تقدير الإنظام والعروض الخارجي، لا يكن من طرف الضميمة. لأن عموم الشيئية إنما هو بحسب مفهومها، لا من حيث وجود مفهومها في ضمن أفرادها. وهي إذا كانت ضميمة خارجية، كانت خصوصها من جهة أفرادها، وعمومها من جهة مفهومها الصادق على أفرادها، ولا منافاة بينهما أصلاً بل كل عام يجب أن يكون ذلك. و مثال ذلك، كما في البياض، فإن عروضه على الجسم في الخارج، وهو باعتباره أفراده خاص، وباعتبار نفس مفهوم من الكليّات و المفاهيم العامة.

أللّهم، إلّا أن يكون المراد أنّه حينئذ لا يكون صادقاً لأفرادها الخارجيّة، التي عبارة عن تلك الضّمائم. لأنها لو كانت مصدّقاً للشيّئيّة في الخارج والمفروض أنّ كلّ ما هو مصداق لها عيناً، يكون عارضاً لها عيناً فيجب أن يكون عارضاً لتلك الضّميمة، المتأصّلة آيضاً. واللازم منه أن لا تكون تلك الضّميمة من دون عروضها شيئاً، مع أنّه ننقل الكلام إليه، فيدور أو يتسلسل. ولكن ذلك الحسبان والتوهّم فاسد جداً، حيث أنّه يكن أن يقال، من قبل الذاهب إلى العروض الخارجيّ، بأنّ ذلك أنّما هو بالنّسبة إلى غير أفرادها الذاتيّة. وأمّا بالنّسبة إلىها، فهي أشياء بذاتها لا من جهة عروض الشّيئيّة عليها، فتدبّر!

قوله (في الحاشية): «وإن لم يكن شيئاً منها، لزمالتَّالث؛ وهذا هوالخِلو

ا أى: «أفرادهاالخارجيّة».

فى الواقع» الخ (ص٣٥) أى ليس هذا الخلو باعتبار مرتبة المهيّة من حيث هى، حتى يقال بجوازه. من جهة أنَّ عدم جواز خلوالشيء عن التقيضين، أو ما فى حكمهما، إنما هو بحسب الواقع، لا بحسب مرتبة من مراتبه، بل هذا الخلو باعتبار نفس الأمر وباعتبار التحقق الواقعيّ النفس الأمرى، الذي لا يمكن الخو عنهما فيه، أصلاً.

### فى أنَّالُوجُودَ مُطْلَقُ وَمُقَيَّدٌ، وكذَاالَعَدَمُ قوله:«في أنَّالُوجُود مطلق» الم1٧/٣٥.

المراد من الإطلاق والتقييد: أعم من الإطلاق والتقييد، بحسب المفهوم والوجود. ولكن الإطلاق السّمى الإحاطى لا يجرى في العدم، كما هو واضح ظاهر. ولذلك خصّه القسمة إلى الإطلاق والتقييد، في العدم، بالمفهوم. إذ لا حقيقة عينية له، حتى يتصف بالإطلاق والتقييد المفهومي والوجودي، باعتبار حقيقة بالمعنى المقابل للمفلوم، أو المقابل للظلّ. لكن هي بالمعنى المقابل للظلّ لا يتصف بالتقييد، إلّا بلسان: «ما رَمَيْتَ»، فتدبر!

قوله: «الجامع لكلّ الوجودات بنحو أعلى» الخ ٧/٣٤.

أقول: المراد هنا بحقيقةالوجود، الحقيقة في قبالالظّلّ، بقرينة قوله: «الجمامع لكلّ الوجودات». لأنه، لو كان المراد بهاالفيض المقدّس، أو الأعمّ منه، ومن الفيض الأقدس، المعبّر عن المعنى العامّ بالرّحمة الرّحمانيّة، والوجود العامّ، لما كان قوله هذا في محلّة. إذ ليس الوجود، بهذا المعنى، جامعاً لكلّ وجود، إلّا أن يكون المراد

<sup>&#</sup>x27; \_الانفال(A)، ۱۷.

الجامعيّةالنّسبيّة او جامعيّة لكلّ وجود، دونه، أى لغير وجودالواجب، تعالى شأنه. أو يكون المراد جامعيّة. بالمعنىّالأعم منالإحاطة والحكاية، أو الأعمّ منالجامعيّة بالإصالة أو بعين حامعيّةالحقّ من أجل فنائهالتّامّ فيه، تقدّست أسمائه، وفي كلّ تكلّف.

ثمّ أنّالمراد من جامعيّة وجودالحقّ. لكلّ وجود بنحو أعلى، ما مرّ شرحه كراراً. فراجع إلى ما مرّ ذكره سابقاً!

<sup>&#</sup>x27; \_«بتبع»، خ ل.

## فى أحكام سَلْبيّة لِلُوجودِ قوله: «في أحكام سلبيّة للوجود»الخ ٨/٣۶.

هذه الأحكام السّلبيّة إلى الوجود بمزلة الصّفات الجلاليّة بالنّسبة إلى حقيقته. بِكِلا حقيقته، بِكِلا معنيها.

قوله: «نعم مفهومه عرض، أي عرضيّ»الخ١١/٣۶.

أى عارض فى التصور،بالنسبة إلى المهيّة، فى ظرف التخلية والتعمّل الشّديد، بالتفصيل الّذى مرّ ذكره . وقد مرّ أيضاً الفرق بين الخارج المحمول،والمحمول بالضّميمة، ودليل كونه غير محمول بالضّميمة، كما فى الشّيئيّة وأمثالها.

قوله: «والوجود ليس وجوديًا »الخ ١٧/٣٤.

أى: ماله وجود زائد عليه. لأنه على مامرٌ موجود بنفس ذاته، لا بوجود زائد عليه.

قوله: «ولاغاية البُعد والخلاف»الخ ١٧/٣٤-١/٣٧.

أقول: وذلك، لأنَّ نوره وسع كلَّ شئ، حتَّى نقيضه ومقابله، كما مرَّ شرحه سابقاً. ولأنه،لو تصور غاية الخلاف بينه وبين مفهوم، فإمَّا أن تكون بينه و بين المهيّة، أو بينه وبين العدم. والمهيّة، وإن كانت غير مجانسة مع بوجود، إلا أنّها فانية فيه، متّحدة معه وجوداً، فلايكن أن تكون بينه وبينها غاية الخلاف. والعدم قد عرفت أنّه مشمول نوره،في الوجود الذّهنيّ باعتبار مفهومه. فقوله: «ولذات تخلية المهيّة»الخ إشارة إلى عدم حصول غاية الخلاف بينه وبين المهيّة، وأنّ نوره الفعليّ نافذ في أعماق الأشياء: «و هُوَ الّذي في السّماء إله »الآية .

قوله: «والوجود لا مهيّة نوعيّة »الز٢/٣٧.

أقول: لأنَّ الوجود ليس من سنخ المهيَّة، فلا مهيَّة أصلاً، نوعيَّة كانت، أو غيرها. وقد مرَّ أنَّه، ليس بنوع ولاجنس،ولاعرض عامَّ ولاخاصَ، ولاكلَّى ولاجزئيَّ، وليس له جنس ولانوع، وبالجملة: كلَّ ماهو من عوارض المهيَّة وأحكامها وما مقسمها شيئيَّة المهيَّة، كما مرَّ تفصيله.

قوله:«بل لا ثاني له»٣/٣٧.

لًا كان هذه الأحكام ثابتة للوجود، من حيث حقيقته بالمعنى الأعم، فيصدق فيها أنها لاثاني لها.

أمّا الحقيقة في قبال الظّلّ. فكونها لاثاني لها ظاهر، لأنها واجب الوجود بالذّات، الواجب من جميع الجهات والحيثييّات، المحيط بكلّ شئ، ليس ورائها شئ. حتىّ يتصوّر لها ثانٍ في دار التّحقّق. لأنه، ليس في الدّار غيرها، وغير

ظهوراتها وأفيائها. شئ. وأمّا الحقيقة في قبال المفهوم،الّتي أتمّ مصاديقها. بعد

۱ - الزخرف(۴۳)،۸۴.

الحقيقة بالمعنى الأول، الفيض المقدّس والنّفس الرحماني فلأنّ الحقيقة بالمعنى الأوّل أصالها وتمامها، فهى ليست بثانية لها. والمهيّة والعدم ليسا شيئاً، حتى يكونا ثانياً لها.أمّا العدم، فواضح، وأمّا المهيّة، فهى فانية فيها، فناءالًـلا متحصّل فى المتحصّل، ولا شيئيّة لها، فى قبالها. والمراتب الوجوديّة،والدّرجات النّوريّة،التى ظهرت من انبساطها وسعتها، فهى لايكن أن تكون ثانية لها، إذ لاقوام لها دونها.

وبالجملة، كما أنه لايتصور التكرر، والناني لحقيقة الوجود في قبال الظلّ، لايتصر التكرر والثاني لظلّها التام. بعين الدليل،الذي يدل على عدم تصور الثياني والتكرر، لأصلها وقامها. وكما أن الحقيقة، بالمعنى الأول، صرف الوجود وقامه فكذلك، ذاك الظهور الظلّى الوجودي لها، بحك «ألم تَر إلى ربّك» الآية. صرف النور والوجود، من جهة كونه فانياً في الحقيقة، بالمعنى الأول وتبعها.بل هو صرف، بعين صرافتها وسذاجتها، كما لا يخنى.

قوله: «ثمّ لمّا كان وجدالسّول الأخر»الخ٩/٣٧.

أقول:وجه ظاهرية السلوب الأخر، أنَّ مرجعها إلى سلب المهيّة، أو الإمكان عن حقيقة الوجود، بأى معنى كان. وعدم اتصافها جما واضح جداً. وهذ بخلاف نفى الأجزاء عنه: حيث أنَّ كثيراً من أرباب البحث والتظر، زعموا، أنَّ إثبات الأجزاء غير ملازم لثبوت المهيّة، أوالامكان لها، من جهة حسبان أنَّ الاحتياج

۱ -الفرقان(۱۵)،۴.

<sup>&</sup>quot; اى:«اتصاف حقيقة الوجود».

إلى الأجزائ عير مستلزم للإمكان مع أن نفى الامكان للحقيقة، بالمعنى الشامل للفَيض المقدس والأقدس، لم يكن بيّناً عندهم، بل كان المأحد معانى الإمكان غير جائز عنه.

وكان القمصود، هنا، إثبات بساطة حقيقه الوجود مطلقاً، بل مراتبها ودرجاتها من حيث كونها موجودة ومرتبة منها، كما أن صدر متألهة الإسلام عمّم البحث بقوله: «فصل في أنّ الوجودات حقايق بسيطة »الخ. ولم يكن إثبات البساطة، بالمعنى المنظور ظاهراً من نفى المهيّة عن حقيقة الوجود، بل كان محتاجاً معه إلى بيان زائد، فلذلك جعل هذا البحث غير ظاهر واستدلّ عليه، بقوله «وكذا لاجز عله المهالخ.

قوله: «أذ النّسبةبين المشّخص و الطّبيعة النّوعيّة »الخ٢/٢٨.

أى: كان النسبة بينالمشخص والطبيعة النّوعيّة، النّسبة بينالفصل والطبيعة الجنسيّة، من حث أنَّ احتياج النّوع إلى المشخص له \_ سواء كان أنحاء الوجودات، أو العوارض المسمّاة عندهم بالمشخصات،أو شيئاً آخر، ممّا جعلوه منالمشخصات ليس في قوام ذاته وتجوهر حقيقته، بل في وجوده، وتحله الشخصيّ، في موطن الأعيان، لافي الاشارة العقليّة، إلا أنّ الفرق بينه و بين الجنس هوأنّ إبها الجنس، في الاشارة العقليّة،وفي الوجود العَينيّ، أيضاً ، ولكن إبهام النّوع،إنّما هو،

۱ -أى: «كان نفى الامكان».

<sup>&</sup>quot; -أي: «سواء كان المشخص».

بحسب الوجود الشخصى، في ضمن الأفراد في الأنواع الفير المنحصرة الأفراد. فلو كان حقيقة الوجود نوعاً. لا حتاجت إلى مشخص غير ذاتها لأنها تصير حينئذ مهيئة كليّة، وكلّ مهيئة كليّة لا يكن أن تتشخص بذاتها وإلا لم تكن مهيئة كليّة. وفرض كونها منحصرة في فرد واحد، مع أنّه غير مطابق للمقام، من جهة ذهاب بعضهم إلى تكثر أفرادها، لا ينفى احتياجها إلى مشخص غير ذاتها. غاية الأمر، يكو المشخص لازماً لهيئتها، كما لا يخفى، ويكون احتياجها إلى المشخص، من جهة كونها نوعاً في مهيئتها، لا في وجودها ومن حيث أنَّ مهيئتها عن الوجود والإليّة، يصير مقوم وجودها بعينه مقوم ذاتها وحقيقتها، فيلزم ما قيل من انقلاب المقسم إلى المقوم، هذا خلف.

فإن قلت: ما أفدته، إغًا يصح ويتم، لو لم نجعل حقيقة الوجود نوعاً، لأنها لو فرضت كذلك، كانت مهيّة كلّية، كما اعترفت به. وكلّ مهيّة كلّية، مقوّم ذاتها، غير مقوّم وجودها، فلايتم ما ادّعيت: من أنّه يلزم أن يكون على ذاك التقدير مقوّم وجودها، بعينه، مقوّم مهيّتها.

قلت: إنَّ ما ادَعيناه كان على فرض تسليم وتجويز أن تكون حقيقةالوجود متصفة بالتّوعيّة، مع قطعالنظر عن أنَّ ذلك من خواص المهيّات الكليّة المقابلة للوجود.ولكن كون حقيقة الوجود، على جميع التّقيادير، غير محتاجة إلى وجود زائد، وكونها موجودة بنفس ذاتها، ممّا لايمكن إنكاره وصرف النّظر عنه أو تسلّم خلافه، كما لايخفى. فلذا ما تحاشينا عن إلزام المحذور المذكور، على تقدير تسليم

جواز اتّصافها بالنّوعيّة.

فإن قلت: على تقدير كونها موجودة بذاتها تكون مشخصة بذاتها أيضاً. مع أنه على هذا التقدير، يكون مقوم وجودها بعينه مقوم ذاتها و حقيقتها، فلايتُم ما ذكر من لزوم قلب المقسّم إلى المقوم.

قلت: المقصود أنه ، يلزم على تقدير اتصافها بالتوعيّة الجمع بين المتنافيّين، ولزوم القلب على تقدير الجمع، فتأمّل! على أنّ الحقّ الاقتصار على عدم إمكان اتصاف الوجود بلوازم المهيّات، وأحكامها وخواصّها: من التّوعيّة والجنسيّة ونحوهما، فتدبّر! وهذا الإشكال مع جوابه يجرى في فرض جنسيّته أيضاً فتأمّل تعرف!

فى أنَّ تكثّر الوجود بالمهيّات، وأنَّه مقولٌ بالتّشكيك قوله: «غرر في أنَّ تكثّر الوجود» الخ۴/۲۸.

أقول:إنَّ الحقيقة الوجود كَثرتين: إحديهما الكثرة النورية، الحاصلة لها من بسطها وظهورها بالمراتب المختلفة، والدَّرجات المتفاوتة، من كونها رفيع الدَّرجات، ذا العرض الجيد. وهذه الكثرة من لوازم تشكيكها الخاصّيّ، والأخصّ الحنواصيّ وثانيتهما الكثرة الظلمائيّة، الحاصلة من تشابكها مع الأعدام،وامتزاجها مع المهيّات وتلوّنها بلون زجاجات القابليّات. والكثرة الأولى، لمّا كانت نوريّة، حاصلة عند ظهورها بالمراتب الطّوليّة \_ وهي متّحدة، ذاتاً و حقيقة عتلفة، ظهوراً ، كما قيل:

جان گرگان و سگان از هم جداست متّحد جانهای شیران خداست

فيهى غير قادحة فى وحدتها الذّاتيّة الحقة الحقيقيّة، بل مؤكّدة لتلك الوحدة التوريّة، الوجوديّة. كما أنّ كثرة النّفس، باعتبار ظهورها بالقوى الإدراكيّة، وشؤونها الذّاتيّة، من القلامة والعمّالة، لانقدح فى وحدتها الكماليّة التّاميّة. وذلك بخلاف كثرتها،من جهة اتّحادها مع البدن الظّلمانيّ الجرمانيّ. فإنّها مانعة عن نيلها بكمالها العقلّى، وتجرّرها التّامّ الوجوديّ، بخلاف الكثرة التّانية، فإنّها موجبة لتشتّت

نورها، وتكثّر ظهورها، وتفنّن بروزها، وتكدّر شروقها. فهى الكثرة بالحقيقة والتّعدّد فىالواقع، لابالجحاز والتّشبيه فلذلك لم يعدّ.قدّه والكثرة الأولى من أقسام تكثّرها، وخصّ الكثرة بالحاصلةمن«كثرة الموضوع».

ولمّا كان للموضوع إطلاقات عديدة ـ منها، موضوع الأعراض، أى: المحلّ المستغنى عن الحالّ، ومنها ،مقابل المحمول. ومنها، غير ذلك من المعانى الّتى تذكر فى محلّها ـ وذهب بعضهم إلى أنّ نسبة الوجود إلى المهيّة،نسبة العرض إلى موضوعه، وظنّ أنّ ذلك مستفاد من كلام الشيخ، وتلميذه: فى كتاب التّحصيل، حيث أطلق على الوجود لفظ العرض، تشبيها ومسامحة، فسر، قدة، الموضوع بما يقابل المحمول، حتّى لا يذهب وهم السّامع إلى أنّ المراد به هنا: المعنى الأول.

وكون المهيّة موضوعاً. والوجود محمولاً عليها، إنّما هو باعتبار مفهوم الوجود، وما يحصل مه في الذّهن، عنه تصوّره له لأنه، قد مرّ غير مرّة،أن حقيقة الوجود وأصله ممّا لايمكن حصولها في النّفس، وأنّ ما يحصل منه فيها هي حكاية المنتزعة عن مراتبه ودرجاته وهي، لكونها أمراً اعتباريًا انتزاعيًا ،تكون في الذّهن وصفاً للمهيّة تابعاً لها ،محمولاً عليها. وإلّا ،لو نظرنا إلى الواقع وحقيقة الوجود، وماهو مصداق له حقيقة وفي نفس الأمر، لكان الأمر بالعكس.

الإنسان موجود، الوجود قد عرض له تعيّن الانسانيّة. فمرجعه إلى ثبوة المهيّة وحملها على الوجود، لاثبوت الوجودها لها؛ وقال بعض العارفين: من وتو

عارض ذات وجوديم.

قوله: «الميز إمّا بتمام الذّات» الح١١/٣٨.

قد مر أن هنا قسمَين آخرَين: أحدهما، الميز بالإطلاق والتَقيد، والتّعينُ والسَّيئيّة والفَيئيّة. وقد ذكرنا شرح ذلك فيما سبق، فراجع!

قوله: قدّه : «فاعلم أنّ كلّ المفاهيم... على السّواء»الخ ٥/٣٩-۶.

أقول: إن صدر متالّهة الاسلام بعد ماذكر الاختلافات، الحاصلة بين أتباع الرّواقيّين والمثانين، في باب عقده لبيان مشكّكيّة الوجود، وأنحاء الاختلافات المتصورة له، وكان منها اختلافهم في جواز التشكيك في المهيّة والذّاتيّ أفاد في هذا الباب،أنّ مراد الجوزين للتشكيك في الذّاتيّ، لوكان تجويزه في المهيّات والمفاهيم، من حيث هي هي، فهو ممّا لاطائل تحته، لأنّ التشكيك فرعالوحدة الحقيقيّة والسّعة الذّاتيّة، والعرض العريض للحقيقة المشكّكة. وأتى ذلك للمهيّة السرابيّة، والمفهومات المبهمة الجوازيّة. وإن كان المراد تجويزه فيها، باعتبار فنائها في الوجودات وحكايتها عنها، وسراية حكمها إليها، فهو حق لا محيص عنه، لأنّ السّعة التوريّة، والانبساط الظهوري، حق طلق للوجود، ورفيق شفيق له، كما مرّ شرحه، وغير مرة فأراد مصنّف الكتاب متابعة، قدّه ، في هذه الحكومة بين الفريقين ورفع الخصومة عن القبلتين، فقال: «كلّ المفاهيم والمهيّات» الخ.

فإن قلت: قد ذكرت آنها ، أنَّ التَّشكيك على أنحاء مختلفة، وأقسام متفاوتة

عامّى وخاصّى، و أخص الخواصّى، وخلاصة خاصة الخاصى، وصفاء خلاصه خاصة الخاصى، وصفاء خلاصه خاصة الخاصى، وأن التشكيك العامّى، إنّما هو باعتبار تفاوت صدق المفاهيم المشكّكة على أفرادها ومصاديقها، بالأوّليّة والأولويّة، والأشديّة والأضعفيّة، ونحوها. وتحصل، تما ذكر فيما سبق، أنّ التشكيك العامّى من خواص المفاهمي، وأنّها تما يتّصف به حقيقة، فكيف نفى عنها التشكيك هنيها، حتّى عن مفهوم الوجود، مع أنّ ذلك التكشيك به حقيق، وهو به يليق؟

قلت: لا منافاة بين ماذكر في المقامين، لأنّ المقصود تما سبق بيان أقسام التشكيك وأنحائه، مع قطع التظر عن أنّ أيها بالذّات، أو بالعرض. والمقوصد هنا بيان أنّ التشكيك العامّى أيضاً يتّصف به المفاهيم، من جهة الحكاية عنالوجود وسراية السّعة الوجوديّة، من الحقيقة إلى المفهوم، الحاكى عنها،المتّحد بها،منجهة حكايته عنها،وكونه ما به ينظر إليها،لا مافيه ينظر. وذلك، لأنه، بعد ماثبت سرابيّة المهيّات والمفاهيم،وكونها مثال الكثرة والاختلاف ، لا الوحدة والايتلاف،فلا يتصور أفيها، مع قطع التظر عن الحقايق الوجوديّة، حتى في مفهوم الوجود، من عدم حيث هو هو فإنّه، من هذه الحيثيّة، حكمه حكم ساير المفاهيم والمهيّات، من عدم الوحدة السّعيّة واختلاف الظهورات، وتفنّن البروزات، كما لا يخفي.

<sup>&#</sup>x27; -بالاصيل: «وخلاصةخاصي الخاصي».

أى: «فلا يتصور التشكيك فيها».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - بالصل: «حتى مفهوم الوجود».

# فى أنَّ المعدومَ لَيس بِشيٍّ

قوله: «قد ساوق الشَّئّ »الخ ١٢/٣٩.

المساوقة، قد تطلق على الترادف في المفهوم، والاتتحاد في المصداق. وقد تطلق على على الاتتحاد في المصداق، مع الاختلاف في المهفوم. الشيئية أيضاً، قد تطلق على شيئية المهيئة، وقد تطلق على الشيئية، وقد تطلق على الشيئية الوجودية وقد تطلق على الأعمّ منها. والشيئية، بالمعنى الأول، مساوقة مع الأيس، بالمعنى الأول، وبالمعنى الثانى والثالث، مساوقة معه اللهنى الثانى، لا بالمعنى الأول، كما قال في الشوارق: «ولهم تردد في ترادف الشئ مع الوجود، وذلك لإفاة حل الوجود» الخ.

ومراده، قدّه، من الشّئ هيهنا، الشّيئيّة بالمعنى الأوّل، كما صرّح به. فيكون المراد من المساوقة المعنى النّانى، أيضاً بمعنى أنّ كلّ موجود شئّ وكلّ شئ موجود ولو بالوجود الذّهنيّ. لأن القائلين بثبوت المعدومات لم يذهبوا إلى عدم مساوقة الشّيئيّة الوجوديّة مع الوجود، فإنّه، مما لم يتفوه، به جاهل، فضلاً عن عاقل. لأن

۱ –أى:«مع الايس».

نفيها ملازم لتجويز نفي الشّئ عن نفسه.

قوله: «لدينا» ١٢/٣٩.

أى: معاشر الحكماء وكثير من المتكلّمين. قال في الحاشية: «والدّاعي لهم» الخ.

وقيل: إُنهم وقعوا في القول بثبوت المعدومات، من جهة نفيهم للوجود الذَّهني، وقيل بعكس ذلك.

وصاحب الأسفار، قدّه، جعل العرفاء مشاركين معهم في القول بثبوت المعدومات وجعل المخالفة بينهم في أمر، لادخل في أصل مذهبهم، وهو ذهاب القائلين بثبوت المعدومات إلى ثبوتها، خارجاً، وذهاب العرفاء إلى ثبوتها، ذهناً. ولكنّ الحقّ، كما صرّح هو به أيضاً في مبحث العلم الرّبوبي من أنّ بين مشربهم ومشرب القائلين بثبوت المعدومات بوناً بعيداً، و سنبيّنه، إن شاء الله تعالى، في مبحث العلم، فانتظر!

قوله: «المعنى الانتزاعى.... لا المعنى القائم بالغير مطلقاً» الح-٥/۴-2. أى سواء كان انتزاعيًا، مثل الزّوجيّة، ونحوها، أو كان له ما بإزاء فى الحارج، مثل البياض والسّواد، ونحوهما.

قوله: «فالذَّات المقابلة للمعنّيين »الخ ٧/۴٠.

أ-والمحقق الطوس، قده، في شرحه للإشارات، جعل الداعى لهم إلى القول به، لـزوم المحــذورات
 التي ذكرها على مذهب المشائين، بقوله والقول بتقرر لوازم، الخ منه قده.

أى: قد تطلق قبال الصّفة.بمعنى الأمر القائم بالغير، الّذى ليس له مابازاء فى الأعيان، فيكون المراد منها المعنى الغير الانتزاعيّ. وقد تطلق فى قبال الصّفة بمعنى الأمر القائم بالغير مطلقاً. فيكون المراد منها الأمر الغير القائم بالغير.

قوله: «فإنّها صفات للثّابت» الخ ٨/٤٠.

أى: بناءًعلى مذهب القائلين بثبوت المعدومات،واتصافها بالأحوال.

قوله: «هذا على مذهب» الخ ١٤/٤٠.

إعلم أن القائلين بتبوت المعدومات اختلفوا في إثبات الأحوال، فبعضهم قال بالأمرين جميعاً، وبعضهم لم يقل بثبوت الأحوال. والقائلون بالأمرين جميعاً، بعضهم ذهب إلى القول باتصاف المعدومات النّابتة بالأحوال: مثل الجوهريّة ونحوها، وبعضهم أنكر اتصافها بها. ومرادة، قدّه، أنّ هذا الإشكال يرد بناءً على مذهب الفريق الأوّل، لا الغريق النّاني والتّالث.

قوله: «والثَّالث النَّقص بوجودالواجب» الخ ١٣/٤١.

فإن وجوده، تعالى شأنه، عين ذاته بناءً على مذهب الحكماء وجمع من المتكلّمين. فلو كان حالاً يلزم أن لايكون مبده الموجودات بموجود وهو مُحال. وعلى مذهب من ذهب إلى زيادته عليها، فهو أيضاً لا يقول بكونه من الأحوال، من جهة لزوم أن يكون المبدء الفيّاض لكلّ وجود فاقداً للموجوديّة الحقيقيّة، فتأمّل! مع جريان الدّليل المذكور فيه.

۱ --أى: «من الذات».

قوله: «لزم أن يكون المهيّة قبل الوجود»الخ١۴/۴١–١٥.

وذلك، لأنّ الحالّ صفة لما يكون موجوداً قبل اتّصافه بها. فيلزم عليه أن تكون المهيّة قبل اتّصافها بها موجودة، وهو محال: من جهة لزوم تقدّم الشّئ على نفسه بالزّمان، والتّسلسل في الوجودات أو الدّور. لأنّا ننقل الكلام إلى وجودها قبل وجودها.

قوله: «ومنها أنَّ الكلِّي الَّذي»الخ ١٧/٤١.

إنّما قيّده بكونه له أفراد فيالخارج. لأنّ الكلّيَات الفرضيّة لايجرى فيها الدّليل المذكور، كما لايخفي،فتدبّر!

قوله: «الطّبيعي لايأبي عن الشّخصيّة »الخ٣/٢.

أي: عن الوجود في ضمن الأشخاص.

قوله: «وأيضاًقيام العرض بالعرض»٨/۴٢.

إعلم أن المتكلّمين ذهبوا إلى عدم جواز قيام العرض بالعرض، من جهة أن قيام الشّئ باشّئ فرع استقلال المحلّ بذاته، حتى يتقوّم به شئ آخر. والعرض غير قائم بذاته، فلايمكن أن يصير محلاً لشئ آخر. وذهب الحكماء إلى جوازه ، لا بأن يقوم المحلّ بذاته، ثمّ يقوم به الحالّ بل بأن يقوم بشئ آخر مستقلّ في الوجود، أعنى الجوهر، ثمّ بتوسّط يقوم العرض الآخر بالمحلّ المذكور. فيصير العرض حينذ واسطة في العروض لعرض آخر، وذهب بعضهم إلى جواز أن يصير العرض واسطة في الثبوت، بالنّسبة إلى اتصاف الموضوع بعرض آخر، لا واسطة

فىالعروض. ومراده.قدّه، هيهنا مذهب الحكماء. أو الأعمّ منه. ومن المذهب المنقول أخيراً.فأفهم!

# فى عَدَم التَّمايُزَ والعلَّيَة فِي الأَعدام قوله: «في عدم التّمايز والعلَّيّة» الز٢٩/١١.

إعلم أنّ الحكماء وكثيراً من المتكلّمين ذهبوا إلى تمايز الأعدام، واتصافها بالعليّة والمعلوليّة. وذهب جمع من أهل علم الكلام إلى نفى العليّة والتّمايز عنها. واستدلّ كِلا الفريقين بما هو مذكور فى المطوّلات. والمنصّف، قدّه ،أراد التصالح بينهما: بأن يرجع قول الفريق الأولّ إلى تمايزها بالعرض، وقول الفريق التّانى إلى نفى تمايز بالذّات.

قوله:«إذاً بهوم ترتسم»الخ١٢/٤٢–١٣.

فى تخصيص التمايز بالارتسام فى الوهم إشارة إلى أنَّ إدراك العقل \_ الذى هو من عالم الوجودات الصَّرفة والأنوار البحتة، الغير المشوبة بالعدم والظّلمة \_ للأعدام والأباطيل، من جهة الإضافة إلى الوهم وشوبه بشوائب القوى الشّيطانيّة والمدارك الحيوانيّة، لا بالذّات ومن جهة كونه عقلاً متّوراً بنور الله، تعالى. وبالجملة المدر لها العقل المتوّهم، لا العقل المنور، للزم السّنخيّة والجانسة بين المدرك والمدرك.

قوله: «و إن بها فاهوا»الخ١٧/٤٢.

قال في التّجريد:«و عدم العلّة علّةلعدم المعلول»الخ. وقد ظهر من كلامه قدّ.

، العلّية الحقيقية بين الأعدام، مع أنه، منافللقول بعدم تميزها بالذات. فأشار، قدّه إلى أنّ مراد القائل بالعلّية ليست العلّية الحقيقية، بل التقريبية. لأنّ العلّة تطلق حقيقة على جاعل الشيء ومفيده التقرر،والأيسية. والعدم، من حيث أنه عدم، ليس بشيء مطلقاً، حتى يحتاج إلى علّة عدم، أصلاً كما قال أفلاطون الشريف الإلهي «الشر أعدام» الخ. ومن حيث الإضافة إلى المللكات ليس بشئ حقيقة حتى يكون متصفاً بالعليّة حقيقة. وأيضاً عدم تحقق علّة الوجود يكفى لتحقق العدم ولايحتاج إلى علّة وعليّة أخرى. فلوجعل عدم العلّة علّة لعدم المعلول، يلزم استغناء المعلول عن العلّة، وهو محال فتأمّل!

قوله: «فيقال سالبة حمليّة »الخ٥/٤٣.

فإنّ المراد منها سلب الحمل والملازمة، والأتصال والانفصال،ولاقضية سالبة متصفة بكذا، كما لايخفى. فلذلك، فيما إذا فاهوا بالعلّية مرادهم ما أفاده، قدّ، وقد أفاد صاحبالأسفار،قدّ، في المقام ما تنحلّ شبهات أهل الكلام،فراجع! حتّى يظهرلك ماهو الحقّ في المقام.

#### فى أنَّ المَعْدومَ لا يُعادُ بِعيَينِهِ قوله، قدّ: «في أنَّ المعدوم لا يعاد بعنيه»الج٧/۴٣.

التَّقييد بقوله بعينه،من جهة أنَّ ما امتنع وأقيم الدَّليل على امتناعه، ويكون مورداً للنَّقض والإبرام. إنَّما هو إعادة المعدوم بعينه، وإَّلاً، فالحقُّ أنَّالموجود لا يصير معدوماً. حتَّى مثل|لحركة والزَّمان. من الأمورالغيرالقارَّة. وعلى تقدير عدمه لا يعاد، لا بعينه، ولا لا بعينه. لمنافاته لسعة وجودالحق، وكونه ذاتهالمقدَّسة غير متناهيّة فيالشدّة الوجوديّة، وفي كلّ كمال من كمالاتالوجود والوجوب، الّتي من جملتهاالخالقيَّة والمفيضيَّة. وأيضاً كلُّ شيء، من الأشياءالوجوديَّة، تحقَّق و وجد. في أيّ موطن منالمواطن ونشأة منالنّشآت، فهو على ما ثبت في علىمالعرفان مظهر من مظاهر أسمائهالحسني وصفاتهالعُليا. ولمّا كانت أسمائه وصفاته، علت آياته، فوق ما لالا يتناهى بما لا يتناهى، فكذلك مظهرها أيضاً غير متكرَّرة، ولا معادة بعدالعدم، لو فرض جواز طریانالعدم علیها. وإلَّا لزم تناهی أسمائه وصفاته. المستلزم لمحدوديّة ذاته. وكذا. كون كلّ شيء مظهر «ليس كمثله شيء»\. يقتضي عدم جوازالتَّكرُّر والإعادة بعَينه، أو لا بعَينه، كما لا يخفي.

<sup>ٔ</sup> \_ الشوری(۴۲)، ۱۱.

ثم إن محل النزاع، في جواز إعادة المعدوم، مطلقاً و من جميع الجهات. وإلّا لو كان معدوماً من حيث الصّورة باقياً من جهة المادّة، فيعاد ثانياً بإفاضة الصّورة الجديدة على المادّة الباقيّة، فهو ممّا لم يقم على امتناعه، بل قام على جوازه، بل وقوعه، كما لا يخفى.

قوله: «ولا تكرار في تجليّه. تعالى» الخ١١/٤٣.

وذلك، لما قيل، أنّالتكرار فىالتّجلّى مستلزم للتّكرار فىالمتجلّى. وبيانالاستلزام: وهو أنّالتّجلّى صورةالمتجلّى وظهوره. فإذا كانالمتجلّى متجلّياً بذاته وبجميع جهات ذاته، والتّجلّى واجداً لكلّ ما هو من لوازم كمالالتجلّى وجامعيّة فلو تكرّر ثانياً. فيلزم أن يتكرّرالمتجلّى أيضاً. وإلّا لزم صيرورةالواحد إثنين، لأنّ صورة الواحد واحد.

وبعبارة أخرى، قد تقرّره فى مقارّه، أنّالعلّةالذاتيّة يجب أن تكون حيثيّةالعليّة الوجوديّةالذّاتيّة، المعبّر عنها بكون العلّة بحيث يفيض عنهاالمعلول ويصدر عنها، عين ذاتهاالقيوميّةالوجوبيّة، ففرض تكرّر تجلّى تلكالعلّةالذّاتيّة ملازم لتكرّر تلكالخصوصيّةالذّاتيّة، الّتي هي عين ذاتها. إذ بدون فرض تكرّر تلك الخصوصيّة لاى مكن تكرّرالتّجلّى، لأنّالواحد بما هو واحد لا يصير إثنين.

وبيان آخر، لو فرضنا تكرّرالتّجلّى، بدون تكرّرالمتجلّى، فإمّا أن يكون مع بقاءالأوّل، أو بدون بقائه، فإن كان مع بقائه، فإمّا أن يمتازالمتكرّر عنالأوّل، أو لا يمتاز عنه، فأن امتاز عنه، فلا تكرار، وإن لم يمتاز عنه، فلا إثنينيّة. وعلى فرض الامتياز، فإن كان علّة الامتياز نفس الحيثيّة الصدوريّة، فالمفروض أنها واحدة، والواحد، بما هو واحد، لا يصيصر سبباً للإثنين، ولا سبباً للحصول الإثنينيّة والامتياز. فلو لم تبق على وحدتها، ثبت ما قلنا: من استلزم تكرّر التّجلّى لتكرّر المتجلّى. وإن لم يبق التّجلّى الأول، مع تكرّره ثانياً، فإمّا مع بقاء الخصوصيّة على ما كانت عليها، فليزم زوال المعلول مع بقاء علّة التّامّة. وإمّا بدون بقائها، فليزم عودها، حتّى يعود التّجلّى و يتكرّر. فئبت أيضاً ما قلنا من الملازمة. وإن كان انعدام التّجلى الأول لانعدام شرط مع بقاء الخصوصيّة، فهذا مع أنه، مستلزم لحلاف الفرض، من كون الخصوصيّة علّة تامّة له، مستلزم لما ادّعيناه. لأنا لنقل الكلام إلى تكرّر ذلك الشرط وحدوثه، حتّى ينتهى إلى تكرّر الخصوصيّة المعلول، فتدبّر!

ثم إلّه، لو قطعالنظر عمّا قيل منالتكرار، فقد دريت أنَّ متقضى عدم تناهى اسماء الحق وصفاته، تقدّست آياته، وسعة جوده وفيض وجوده، عدم جوازالتكرار في تجلّيه، تعالى. مع أنه، لو جازالتكرر في التجلّي، لم تقف سلسلة التجلّيات المتكررة إلى حدّ. لأنه لو جواز انعدام الشيء بعدالوجود، و جاز أن يعود بعدالعدم مكرراً، لوجب في سنة وجود الحقّ إيجاد كلّ معدوم بعد عدمه، بنحوالتكرر، وهكذا إلى ما لا نهاية له، وهو ممتنع محال جداً. فتدبّر!

قوله: «وفی کلّ آن له شأن جدید»الخ۱۱/۴۳.

استشهاد بقوله، تعالى «كُلَّ يَوْم هُوَ فَى شَأْن» . والمراد من هذهالشَّؤون هي الشؤون الَّتي بيدها الحقِّ، لا ما يبتديها، إذ جفَّ القلم بما هو كائن إلى يوم القيمة. والمراد مناليوم في كلامه، تقدّست أسمائه، الأيّامالرّبوبيّة، الّتي هي«كَأَلْفِ سنّةٍ مِمّا تَعُدُّونَ» ' وهي مدارج نزولالفَيضالمقدّس، والنّفسالرّحماني، ومجالي بروز نور شمس ذاتالحق من أفق حضرةالأحديّة والواحديّةالأسمائيّة، أعنى حضرةالّاهوت والجبروت والملكوت والناسوت، والكون الجامعالّذي من مدارج صعوده. ولكن يكون عروجه فياليومالإلهيّ، الّذي تعرج إليهالملائكة والرّوح ومقداره كخمسين ألف سنة مما تعدُّون ّ. وإنَّما بدُّله بالآن. للإشارة إلى أنَّالآنالسَّيَّالاَلَّذي هوالفيض الإلهيّ، والحقيقةالمحمديّة، روح هذهالأيّام الرّبوبيّة والإهليّة، وراسمها ومقوّمها وباطنها. وأنَّها باعتبار مراتبها و مواطن ظهورتها وحدود تجلَّياتها. الَّتي تحصل لها فى امتداد نوره وبسط سببه وظهوره. تنقسم إلى آنات غير متناهية: بمكم«وَإنُ تَعُدُّوا نَعْمَهُاللهَ لا تُحْصُوها ۚ»، و«قُلْ لَوْ كَانَالْبَحْرُ مَدَاداً لكَلمات رَبَّى لَنَفَدَ البَحْرَ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلماتُ رَبّى»^الآية.والشّؤون الرّبوبيّة والإلهيّة، الّتي تظهر فى تلك الآنات.إتماهي آثار الأسماء الأهليّة، والصّفات المقدّهسه الوجوبيّه،

۱ \_ الرحمن(۵۵)، ۲۹.

<sup>ً</sup> \_ الحج(۲۲)، ۴۷.

آ\_المعارج(٧٠). ٤: «تعرج الملكة والروح اليه في يوم كان مقدارة خمسين ألف سنة».

<sup>ً.</sup> النحل(۱۶)، ۱۸.

<sup>&</sup>lt;sup>ه</sup>\_الكيف(١٨)، ١٠٩.

وأحكامها وخواصها ومظاهرها. وكونه، تقدّت أسمائه، في كلّ آن مت تلك الآنات، في شأن جديد، من جهة عدم جواز التّكرات في تجلّيانه، وعدم تناهى جهات ذاته، وكمالات وجوده.

والفرق بين مفاد هذه الآية الشّريفة، وماورث عن العرفاء الشّآمخين، أنَّ مفاد الآيات الشرفة عدم تناهى تجلّياته وظهوراته من جهة عدم تناهى تفاصيل الأيَّام ولآنات لما تقرَّر في محلَّه: منالاتسمراد دولة اسمالدّهر، الَّذي من أسمائه. تعالى وهو روجه الزّمان وباطنه وأصلّه وأنّ الّزمان،الّذي هو قاعدة القوس النّزولي، صورة الحركة الوجوديّة الأزليّة. الّتي بها يمتاز العابد عنالمعبود.لا بدايةله ولانهاية؛ وأنَّه قابل للانقسامات الغير المتناهيَّة،حسب انقسام المتَّصل إليها؛ وأنَّ المخرج لتلك الانقسامات إلى الفعل، أو المصحّح لاعتبارها . هذه الشَّنوون الإلهيّة.والظّهولارت الرّبوبيّة السّرمديّة والدّهريّة،الّتي تنتهي إلى حضرة النّاسوت وإقليم الطَّبيعة والمادَّة والقاعدة والمورثة عنهم، تدلُّ على عدم جواز التَّكرار في شئوونه. تقدّست أسمائه. ولازمه عدم تناهي تلك الشّئون والظّهورات والتّجلّيات. فالآية الشّريفة مؤيّدة و موكّدة لمفاد القادة المورثه، ومقديدة لأمره آخر، هو عدم تناهى تلك الشُّئوون، فتدبّر!

قوله: «لَيْسَ كَمثْله شَئُ» ۲۲/۴۳.

لوكانت زائدة ، تصير الآية الشريفة دليلاً على ماقلنا من أنَّ التَّكرار في

۱ -الکهف(۱۸)،۱۰۹،

التَّجلُّي مستلزم للتَّكرار في المتجلِّي، لأنَّه لو تصوَّر مثله شيٌّ لجاز التَّكرار في تجلّياته. تعالى وتكون دليلاً على توحيده وفردانيّته. ولو كانت غير زائدة .بمعنى المثل: من قبيل «مثلك لا يبخل» فيكوالمراد بالمثل المثل، وهو الإنسان الكامل الهمّدي (ص). وتكون مؤكّدة لما ورث عنهم من عدم جواز التّكرار في التّجليّ، سيَّما في التَّجليِّ التَّامِّ الكامل. الَّذي هو أصل التَّجليَّات وتمامها.وبه كمالها وقوامها فإنَّ أكثر البراهين النَّاهضة على توحيده. تعالى، من برهانالتَّمانع وغيره ويدلُّ على توحيده(ص). في المظهريّة الأسمائيّة. ولمّا كانت الحقايق الوجوديّة،كلّها من أشعة هذالتور الأحدى السارى في الذّراري، بحكم «نفوسكم في التفوس، وأرواحكم في الأرواح».فيكون كلُّلها مظهر «ليس كمثله شيء».كما بيُّنه. قدَّه في الحاشية وبالجملة: لو فرض إعادة المعدوم والتَّكرار في تجلُّيه.قدَّه في الحاشية. وبالجملة: لو فرض إعادة المعدوم بعينه، والتكرار في تجلّيه، تعالى، لزم أن لايكون الموجودات مظهر الإسم الالمِّي مع أنَّه قد ثبت أن كلُّ شيئ مظهر له،فتدبّر!

قوله: «وفی کلّ شئ له آیة»۱۱/۴۳.

المراد بالشيئ هنا أعمّ من الشيئيّة الوجوديّة، والمفهوميّة لأن كلّ مفهوم يبائن المفهوم الآخر، بالبينونة العزليّة، وكلّ فعليّة وجوديّة آبية عن العفليّة الأخرى وإطلاق الشيئ عليها. إنّما هو بقياس بعضها إلى بعض وإلّا فمن حيث نسبتها إلى الحق تعالى، وقياس المهيّة إلى الموجود، فالمهيّة لاشئ والوجودات أفياء له ، تالى. والمراد من الآيات الإلميّة القائمة في الأشياء على توحيده، ظهوره ،تعالى،

فى كلَّ شئ، بمقتضى اسم من أسمائه، يبائن الاسم الآخر،من حيث التَعيّن ،وإن كان عينه من حيث الذَّات فكلَّ شئ مظهر ليس كمثله شئ، ومظهر فردانيّته و وحدانيّته. وبالجملة كلَّ شئ مظهر اسم الأحد، فتدبّر! وأيضاً ذاته المقدّسة،بوحدته الوجوديّة الوجوبيّة ظاهرة فى كلَّ شئ، كما قيل:

ولست أدرك من شئ حقيقته وكيف أدركه وأنتم فيه ولّما كان التكرّر في ذاته محالاً، فيكون التّكرّر في الأشياء وتجلّياته، أيضاً ممتمناً محالاً فأفهم!

قوله: «تجويز تخلّل العدم»١٤/٤٣.

بناء على الإعادة.تخلّل العدم حتم. لا مفرّ منه. إَلا أنّه .لمّا فرعه على تجويز إعادة المعدوم. لاعلى وقوعها. جعل الّلازم منه تجويز تخلّل العدم.

قوله:«كيف وهو تقدّم الشّئ على نفسه بالزّمان»الخ١٤/۴٣.

بيان اللزوم: إعادة المعدوم.بعيننه، فرع طريان العدم على الشي الموجود بعد وجوده، وإعادته، بعد العدم بعينه، ومع جميع مشخصاته، ولوازمه وأحكامه وخصوصياته. ويلزم منه تخلّل زمان بين عدمه، وإيجاده ثانياً. وهذا الزّمان ظرف لعدم على ماهو المفروض. فيجب أن يتحقّق هيهنا بالنّظر إلى مفهوم الإعادة أزمنة ثلثه: الزّمان، الذي هو زمانه الوجود،والزّمان، الذي هو زمان العدم، والزّمان،الذي الأول، لامثله. مع أنّ الموجود في الزّمان الأول هو عنى الوجود في الزّمان النّالث، مقام عليه، فيصير الشيء مقدّماً على نفسه بالزّمان، هذا خلف.

فإن قلت: إعادة المعدوم بعنينه مستلزم لاعادة الزّمان الأوّل، أيضاً. فإذن يصير زمان الاعادة عين زمان الوجود، فلايبقى زمان يتقدّم هو فيه على نفسه.

قلت: مع أنّه، ملازم لخلاف فرض الاعادة، ولأن يكون للزّمان زمان، يلزم منه ماقلنا تأخرّر الشّئ عن نفسه، وتقدّمه على نفسه. وذلك، لأنّ المفروض أنّ الموجود في الزّمان الأول، وجد قبل الموجود في زمان الإعادة وإلّا لم يكن الموجود في زمان الاعادة للمجود الأول، كما هو واضح، فيتأخّر هو عن فسه، ويتقدّم عليها. والحقّ، أنّ فرض إعادة الشّئ بجميع خصوصياته، حتى الزّمان الأول، مستلزم لعدم الاعادة، كمالا يخفى.

قوله: «وهو بجزاء »الخ١٧/٤٣.

أى: مثله في البطلان المحالية لأن تقدّم الشي على نفسه، الذي هو مفسدة الدور، إنّما المراد به، تقدّم الشي على نفسه بالذات. لأن فرض الدور المصطلح، إنّما يكون بعلية الشي على نفسه بالذات. لأن فرض الدور المصطلح، إنّما يكون بعلية الشي على عليه الهلة التامة الشي هو تقدّم الشي على نفسه، تقدّمه عليها بالذات، أيضاً لابالزّمان، لكنّه ،مثل تقدّم الشي على نفسه بالزّمان، في المحالية الامتناع. بل النّاني أوضح فساداً، عند عقول العامة، وإن كان الأول، أكثر وضوحاً منجهة المحالية والفساد، حيث أن مرجع الأمرين إلى اجتماع الأمرين المتناقضين في النّاني من جهدّين: الأولى، كونالشي الواحد، من جهة الأمرين المتناقضين في النّاني من جهدّين: الأولى، كونالشي الواحد، من جهة واحدة، مقدّماً ومؤخّراً. والنّائية، كونه واجداً وفاقداً، ومعطياً وآخذاً، وغنيّاً وفقيراً،

#### بل ممكناً و واجباً فتدبّر!

قوله: «جازأن يوجد...ما يماثل المعاد» الخ ١١/۴۴.

أقول: وذلك، لأنّ المفروض كون المعاد مماثلاً للمبتدء،من جميع الوجوه. وايجاد شئ إبتداء يماثل المعاد، كذلك،مثل إيجاده معاداً، في الحكم، من جهة ائحاد حكم الأمثال. مع أنّ ذلك مسلتزم لاجتماع التقيضين الاثنينيّة وعدمها أ: حيث أنّ المفروض أتهما شيئان، مع وحدتهما واتحادهما من جمين الوجوه.

والغرض من هذا الوجه إيضاح بطلان المدّعى وامتناعه، أعنى إعادة المعدوم، من جميع الجهات. فإنّ سلب الميز في المجود ابتداء، مماثلاً للمعاد من جميع الجهات، أوضح في النّظر الظّاهر. وإلا، فعند التّحقيق والتّعميّق، ولافرق بين الأمرين في لزوم ذلك أصلاً، إلا على تقدير كون تقرّر المهيّة، منفكة عن الوجود، جائزاً وكون الوجود كأمر طار عليها، كما سنشير إليه، عند شرح قوله: «نعم لو كان تقرّر المهيّة»، الخ.

قوله: «نعم لوكان»الخ۶/۴۴.

أى: كان التركيب بين الوجود والمهيّة انضمامياً،مع كون المهيّة بما يجوز أن يتقرّر بدون الوجود، في حال العدم، كما يقول به القائلون بثبوت المعدومات. ولا يكفى في ذلك القول بأصالة المهيّة، فقطّ. فإنّ القائلين بأصالتها لا يجوزون تقرّرها، منفكّة عن الوجود، بل صرّح بضعهم أنّ ذهابة إلى هذا القول، لدفع

<sup>&#</sup>x27; - أي: «عدم الاثنينية»

استغنائها عن الجاعل، وجواز تقرّرها فىالعدم، بدون الوجود. ويصّر حون قاطبتهم.أيضاً ، بأنّ المهيّة بدون جعل الحقّ، تعالى لاشئ صرف وعدم محض. لاخبر ولاأثر عنها. أصلاً.

وبالجملة لوجاز تقرّر المهيّة منفكّة عنالوجود ، وكان الوجود كأمر طارٍ عليها، لحصل الامتياز بينالمعاد، والموجود، ابتداء: بأنّ المعاد تحقّق أولاً، ثمّ زال عنهالوجود، وبقى في حال العدم متقرّراً،من دون الوجود، ثم طرء عليه الوجود ثانياً. وهذا بخلاف الموجود ابتداء، فإنّه لم يطرءعليه الوجود ثانياً. فلذلك لايكون مماثلاً للمعاد جميع الوجوه حتى يكون جواز إعادة المعدوم مستلزماً لتجويزه أيضاً. من جهة وحدة حكم الأمثال فيما يجوز ومالايجوز.

فإن قلت: المهيّة، وإن كان تقرّرها منفكة عن كافّة الوجودات ممتنعاً في شريعة العقل المضاعف، ومستحيلاً في سنّة البرهان القويم الأركان، إلاّ أنها، بعد طريان العدم عليها، محفوظة في الألواح العالية والكتب الإلهيّة، ومشار إليها بالاشارة العقليّة: بأنها الّتي كانت موجودة ،ثمّ طرء عليها العدم. وبناء عليه، يحصل الامتياز بين المبتدء والمعاد أيضاً في الاشارة العقليّة، ولو في العقول الكليّة والأقدام الالهيّة. وأيضاً، قد ثبت في مقارّه، أن كلّ شئ طرء عليه العدم في التشأة السّافلة، فلا ينعدم أصلاً. ورأساً، بل يسير وينقلب إلى عالم الدّهر الأيمن الأعلى،أو السرمد الأسفل. معه أيضاً بحصل الامتياز بين المعاد والمتبدء.

قلت: أمَّا الجواب عن الايراد الأول، ففي غاية الوضوح، سيَّما على القول

بأصالة الوجود، واعتباريّة المهيّة. إذ ليس معنى سبق وجود المهيّات، في الحضرات الطُّوليَّة السَّابقةعلى وجودها فيالحضرة النَّاسوتيَّة، أنَّ مهيَّة واحدة توجد، تازة بالوجود العلميّ الرّبوبيّ. ثمّ تتجا في عن ذلك الوجود الشّامخ،وتتنزّل عن تلك الحضرة إلى العالم الأعلى العقليّ. وتخلو النّشأةالعلميّة عنها. وهكذا، تتنزلُّ عن كلُّ عالم و حضرة ، إلى أن توجد بالوجود الكونيّ والنّاسوتيّ. ثمّ عند طريان العدم عليها تتحرُّك وتصعد إلى ماتنزَّلت منه، وتسافر إلى ما ابتدأت منه، فإنَّ ذلك ممَّا لايقول به جاهل فضلاً عن قال. وإّلا، لزم خلّو نشأة العلم الرّبوبيّ عنالصّور العلميّة. بل معنى ظهورها في تلك الحضرات، وبروزها في المواطن والمقامات،تعدّد ظهورها. وتكثّر وجودها في الحضرات الالهيّة والنّشآت الرّوبيّه، مع ثبوت أصلها وبقاء ذاتها في تلك العوالم والنَّشآت . ثمَّ بعد طريان العدم عليها، في النَّشأة السَّافلة،لايبقي عنها فيها عينولا أثر، ولا اسم ولارسم، لوكان طريان العدم عليها أصلاً ورأساً.,و وجودها السّابق في العالم الأعلى باق على ما كانت عليه. قبل أن توجد في العالم الأسف. والمعاد والمتبدء سيّان في الوجود العلَّمي، في النَّشآت السَّابِقة، والعوالم العاليَّة، فلايحصل من هذه الجهة فرق وامتياز بينهما.

وأمّا الايراد التّانى،فهو فى الحقيقة تسليم ما ادّعينا، من امتناع الاعادة. لأنه لوكان معنى الاعادة،على التقدير المذكور، الحركةالتّحوليّة الذّاتيّة، ورجوع الشّئ إلى أصله وما يبدء منه فهذا ليس إعادة للمعدوم، وإن كان بمعنى عود الصّورة الدّهريّة إلى حضرة النّاسوت ثانياً. فهو مع أنّه، ليس إعادة للمعدوم، مستلزم

للحركة الانتكاسيّة، وعود الفعليّة إلى القوّة وهو ممّا قامالدّيل على امتناعه،فتدبّر! قوله: «لكنّه محال»٧/۴۴.

لأنه، مستلزم لثبوت مفاسد القول بالمعدومات الأزليّة، والتّركيب الانضماميّ بينالوجود والمهيّة.

قوله: «ليس عدد نفس العود» الخ١٢/٤۴–١٣.

الفرق بينه، وبين عدم انتهاء المعاد، واضح: حيث، أنَّ الأوّل مستلزم للثّانى بوجه، مع احتمال، عدم استلزمامه له فى بعض الفروض، بخلاف التّانى، فإنّه يمكن أن يتصور، بحيث لايستلزم عدم اتتهاءالعود، كما سيشير، قدّه، إليه. فلذلك فصله منه، وجعله وجهاً آخر للامتناع.

قوله: «أحدهما أنّه حين إعادة»الخ ١٤/۴۴.

قيل عليه: إنَّ هذا مبنى على أزليَّة الأفلاك وحركاتها، والهيولى الأولى،والصَّور الكلَّيَّة،والأنواع الكيانيَّة، ونحوها، ممّا ذكر في محلّه. أمّا بناءً على حدوثها بالحدوث الدّهرىّ، فلايلزم عدم تناهى تلك الأمور، حتّى يلزم من إعاتها إعادة الأمور الغير المتناهية.

ولكن ذلك باطل منوجهين: أحدهما، أنّ الحدوث الدّهرى لاينافى الَلاتناهى الزّمانيّ، على ما حقّقه المصنّف، قدّه،فى هذا الكتاب وغيره، وسيجئ فى محلّه أيضاً. والثّاني، أنّه على فرض التّنافى، فأعادة هذه الأمور ، الّتى من جملتها الحركات الفلكيّة فى الدّورات الكثيرة، فى اللّازمان،مستلزمة لوقوع التّدريجيّ فى

الدّفعيّ، وفي الزّمان القيل مستلزم لانقلاب الكثير إلى الواحد. لأنّ الدّورة الواحدة لا يُكن فرض وجودها في الزّمان. الّذي هو مقدار جزء من تلك الحركة، فضلاً عن دوارات كثيرة. ويمكن أن يجعل ذلك دليلاً آخر على عدم جواز الإعادة: بأن يقال، إعادة المعدوم مستلزمة لصيرورة الكثير واحداً، وبالعكس وذلك ممتنع جداً فتدبر!

قوله: قدّه: «فإن قلت سابقيّة الزّمان» الخ٤/۴٥.

إن قلت: إعادة المعدوم، بعينه، لا يمكن إلا بأن يكون زمان الإعادة عين زمان المتبدء. وهذا لا يتحقّق إلا بإعادة الزّمان الأوّل، بعينه، لا في زمان آخر. فإنّه، كما أنّه كان في الأوّل بلازمان، كذلك يجب أن يعاد من غير زمان، فكيف يلزم أن يكون للزّمان زمان؟

قلت: عوده، إمّا أن يكون مع صيرروته لاحقاً ومعاداً. أو يكون بدون ذلك. فعلى الأوّل، لايمكن إّلا بزوال ذاته، وبإعادته فى زمان لاحق. وعلى الثّاني، يلزم خلاف الفرض، إذلايكون هناك إعادة أصلاً.

فإن قلت: المقصود من إعادة المعدوم، بعينه، إعادته مع جميع مشخصانه. إلا ما يتعلّق بوسف كونه معاداً. فإذن إعادة الزّمان لاتستلزم انقلاب السّابقيّة لاحقيّة.

قلت: المقصود، أنّ الاعادة لاتمكن إّلا بصيرورة السّابقيّة لاحقيّة. لائه لو لم يكنالسّابق لاحقاً لم يكن معاداً، كما لايخفى؛ وإن صار كذلك، لزم وماقيل: من أن يكون للزّمان زمان، فتدبّر! قوله: «ماضّر أنّ الجسم» الخ١٣/٤٥.

أقول: تفصيل القول في ذلك سيجئ، ان شاء الله تعالى، في باب المعاد ويجب أن يطلب من ذاك الحَمل. إلا أنه يليق علينا أن نذكر ما ينفع في فهم ما أفاده في المقام. فإنَّ ما أفاده في الحاشية غير واف به، كما هو واضح جداً

فنقول، مستعيناً بالملك العلام: الأقوال في المعاد كثيرة جداً:

فإنَّ من الفلاسفة من أنكر المعادَين جمياً.

ومنهم من حصره في الروحانيّ.

وفريق من المتكلّمين حصروه فى الجسمانيّ.

وطائفةأخرى منهم قالوا بكلا المعادين.

والقائلون بالجسماني، فقط : منهم، من جعله بطريق إعادة المعدوم. وهم الّذين ذهبوا إلى عينية المعاد، من جميع الجهات مع المتبدء.

ومنهم، من ذهب إلى أنه بطريق جميع المتفرَّقات.

والقائلون منهم بثبوت الهيولى،وتركّب الجسم. منالمادةوالصّورة، جعلوه بإضافة الصّورة الجديدة على الهيولى. بعد ما طرء عليهالعدم.

والقائلون ببساطة الجسم، وعدم تركّبه من المادّة الصّورة، ولا من الأجزاء التى لا تتجزّى، قالوا ببقاء الأجزاء الاصليّة، وأنَّ عود الأبدان بجمع تلك الأجزاء وشتاتها.وإفاضة مثل ما انعدم منها من الأجزاء والصّور والتّشاكيل والتّخاطيط ونحوها.

والقائلون بتركّب الجسم من الأجزاء الفردة.ذهبوا إلى أنه بطريق جمع تلك الأجزاء، وإفاضة مثل ما انمحي عنها. منالصّور عليها ثانياً.

والقائلون بالتناسخ، جعلوه عبارة عن عود الرّوح إلى بدن آخر، مماثلاً للأوّل أو مبايناً في هذه النّشأة.

والقائلون بثبوت عالمالمثال الأبدان المثاليّة: منهم،من جعلة عبارة عن تعلّق التّفس بتلك الأبدان التّابتة. في عالم البرزخ والمثال الصّعوديّ.

ومنهم،من جعله، عبارة عن عود النّفس مع تلك الأبدان إلى الأبدان العنصريّة.

والقاتلون بالحركة الجوهريّة، والتّحوّل الذّاتيّ: منهم من جعله عبارة عن حركة البدن بعد قطع علاقة النّفس عنه، بالحركة الجوهريّة الذّاتيّة، إلى حيّز النّفس واتّصاله بها في عالم الملكوت.

ومنهم، من ذهب إلى حصول البدن البرزخيّ، والقالب المثاليّ في هذا العالم في باطن البدن العنصريّ ، بالحركة الجوهريّة الذّاتيّة للنّفس، والبدن في هذا العالم؛وأنّ النّفس بعد رفضها لهذا البدن، واستغنائها عنه، تتحرّك مع هذا البدن إلى تلك الحضرة الإلهيّة.

ومنهم، من ذهب إلى كمون البدن البرزخيّ في ذرّات هذا البدن. وبروزه عنها في يوم تبلى السّرائر.

ومنهم، من جعل المثاليَّة والعنصريَّة، من الاختلاف في الأعراض والصُّور.

وجواز ترتّب أحكام المثال على العنصر وبالعكس؛ وأنّ البدن العنصرىّ يظهر بأحكام المثاليّة في يوم المعاد، مع كونه عنصريّا.

والقائلون، بتوقّف تصحيح المعاد على إعادة المعدوم: منهم، من وقع في هذه المضيقة،من جهة ذهابه إلى تجسّم النّفس وبطلانها، بفساد البدن ودثوره، مع ذهابه إلى لزوم العينيّة بين المعاد والمتبدء.

ومنهم، من ذهب إليه، من جهة قوله بلزوم العينيّة بين المعاد والمبتدء، بدناً ونفساً ، مع ذهابه إلى بقاء التّفس ودثور البدن، وإنكاره للبدن البرزخيّ، وأنّه المحشور يوم التشور، وعدم إذعانه بأنّ شيئيّة الشّئ بصورته لابجادته، وأنّ بقاء التّفس مصحّح للقول بالعينيّة، ولو مع تبدّل البدن أو تجدّد صورته البدنيّة.

وإذا عرفت هذا، فنقول: انحصار الطريق لتصحيح المعاد الجسمانيّ، بالقول بجواز إعادة المعدوم، إنّما هو على تقدير الذّهاب إلى عدم تجرّد النّفس مطلقاً وأنهّا تنعدم بانعدم البدن، ولزوم أن يكون البدن المحشور، يوم النّشور، عين البدن الدّنيويّ من جميع الجهات.

فإنه، على ذلك القول لامحيص عن تجويز إعادة العدوم لتصحيح حشر الأجساد، وكذا على تقدير الدَّهاب إلى بقاء النّفس، وجعل المحشور البدن الدّيوى، معالذّهاب إلى لزوم العينيّة بين البدئين، من دون أن يجعل بقا النّفس مناط العيننيّة والاتّحاد بينهما. وأمّا على باقى الأقوال، فلاحاجة إلى القول، به، بل لامورد لذالك القول أصلاً كما لايخفى. ولمّا كان القول بماديّة النّفس، ولزوم العينيّة

من جميع الجهات، من سخيف القول وردى الرّأى، فالذّهاب إلى تجويز إعادة المعدوم، لأجل تصحيح حشر الأجساد، أسخف فى الغاية وأراداً النّهاية، فتدبّر! قوله:«على أنّ البدن المحشور»الخ٢٤/٤٥.

عينيّة البدئين، على تقدير كون المحشور، البدن البرزخي، الّذي هو باطن هذا البدن، وأنّه جناح طيران النّس وبراق عروجها ورفرف صعودها إلى حضرة القدس، وإقليم التجرّد، ممّا لاخفاء فيه، أصلاً. وأمّا على تقدير القول بأنَّ المحشور البدن البرزخيّ، أو العنصريّ، المماثل للبدن الدّنيويّ، فالعينيّة،كما في حال كونه في النّشأة الدّنياويّة: فإنَّ البدن يتبدّل آناً فآناً، مع عدم الشك في العينيّه في جميع الأحوال، كما أفاد في الحاشية، فتدبّر!

قوله: «إنَّ التّمستك بالأصل» الخ ٩/۴۶.

وذلك، لأنَّ الأصل دليل، حيث لادليل. وذلك التمسك مثل التمسك باستصحاب نبوة عيسى، لإبطال نبوة محمد، (ص)، مع قيام الدليل القطعى على نبوته، (ص)، مع أنَّ التمسك بالأصل، الذي شرع لجعل وظيفة المتحيّر في مقام العمل، في الأمور العقليّة والأصول العقليّة، كمّا لاوجه له، أصلاً.

ثم إن المراد بالأصل، إن كان الاستصحاب، فلا حالة سابقة له أصلاً ، إذ المفروض مشكوكية الامكان أزلاً و في جميعالحالات. وإن كان المراد القاعدة المستفادة من الكتاب والسّنة، فهي، مع كونها على فرض ثبوتها غير مجديّة في المقام، غير ثابتة بل خلافها مما ثبت بالكتاب والسّنة، كما قال، تعالى: «ومنها

خَلَقْنَاكُم وَفِيها نُعيدكُم. وَمِنها نُخرِجِكُم تارَةً أُخْرى الله الرّوح. وإن كان الارض، ويعيدفيها بعد الموت، ويخرج منها يوم المعاد، هو البدن لا الرّوح. وإن كان المراد به الظّاهر، فظاهر أنَّ إمكان مشكوك الإمكانيّة ليس بظاهر. وإن كان المراد به عدم الدّليل.فمعلول أنَّ عدم الدّليل لا يصير بدليل، بل يكون على العدم دليلاً. وإن كان المراد به بناء ولم يقم دليل على اتّاعه على فرض تحقّق بنائهم. وبالجملة: فهذا القول، كما قيل،فيه ما فيه.

۱ -طه (۲۰)،۸۵.

### فى دَفعِ شُبهَةِ المَعدومِ المُطلَق

قوله، قدّه: «لمّا كان النّفس النّاطقة »الخ ١٣/۴۶.

أقول: وكيف لا، وهي من عالمالأمر، والقضاء الكلَّى الحمتميّ الالهيّ، السّابق على كلّ شئ، والنّافذ حكمه على كلّ ذرّة وفيئ.

قوله: «أن تصورا...عدم نفسه »الخ ۱۳/۴۶–۱۴.

أقول: بل أن يعدم نفسه، وأنانيَّته بالفناء فيالله، والبقاء به.

قوله: «فيلزم اتّصافالعقل»الخ١۴/۴۶.

أمَّابالوجود، فواقعاً. وأمَّا بالعدم، ففرضاً.

فإن قلت: العدم الفرضيّ ليس بعدم حقيقة، فكيف يلزم الاتّصاف بالوجود رالعدم؟

قلت: كما أنّ الوجود فى الذّهن نوع منالوجود، كذلك العدم المفروض أيضاً نوع من العدم. مع أنّ إنشاء آت النّفس واختراعاتها، عين إنشاء الحقّ، تعالى، واختراعه، بحكم مظهريّتها الأسمائيّة الالهيّة. ففرضها عدمشئ إعدام الحقّ، تعالى لذلك الشّئ فى موطن فرض النّف وتقديرها،فتأمّل!

قوله: «مع استدعاء ذلك »الز٤/۴٧.

والتّصور هو الوجود الذّهنيّ، فيلزم ثبوت الشّئ في الذّهن، ولاثبوته فيه. قوله:«فما بحمل الأوّلي»الخ/٩/۴.

شروع فى بيان جواب الشّبهة. وقد أجيب عنها بأجوبة أخرى، مذكورة فى المطالع وشرحه.

قوله: «يقول شريك البارى لايتصور »الخ١٣/۴٧.

لعلَّ مقصود القائل ما أفاده قطب المكاشفين محيى الدَّين الأعرابيّ في الباب (؟) من الفتوحات بقوله (؟).

قوله: «كلّ مفهوم»الخ١۴/۴٧.

مقصوده، قدّ، أنّ تصور مفاهيم هذه الأمور معلوم وجداناً، وإنكاره أنكار للبديهيّات، وانسلاخ المفهوم عن نفسه محال. فمراد القائل من نفى تصور هذه الأمور؛ إن كان نفى أن تكون لها حقايق، حتى تتصور، فهو ليس بمورد للانكار، لكن تصور المفهوم غير ملازم لأن يكون للمتصور واقعيّة وحقيقة. وإن كان المراد نفى تصور المفهوم غير ملازم لأن يكون للمتصور واقعيّة وحقيقة. وإن كان المراد نفى تصور مفاهيمها، أو أنها تنسلخ عن نفسها، وتصير مفهوماً آخر عند تصورها، فهذا أيضاً باطل جداً الحاليّة انسلاخ الشيّ عن نفسه، مفهوماً كان، أوغيره، سواء وجد بالوجود الذّهنيّ، أو خارجيّ. لأنّ الوجود ما به يتحقّق الشيّ، أوغيره، بيالم وجد بالوجود الذّهنيّ، أو خارجيّ. لأنّ الوجود ما به يتحقّق الشيّ،

قوله: «في الذَّهن عالياً كان، أوسافلاً »الخ١٧/٤٧.

المراد بالذهن الوجود الذي لا يترتب به على الشئ آثاره، سواء كان في موطن التفس، أو غيرها من الكتب التفصيلية الالهية. وقيل إن التعبير عن الوجود الالهي والعقلي بالذهن، إنما هو على تقدير القوب بالعلم الارتسامي، وإلا، فعلى القول بالخلاقية، أو الاتحاد، فذلك الوجود وجود خارجي للمعلومات، إلا أنه بنحو الجمع الوحدة، لا بنحو الفرق والكثيرة، كما في وجود الأشياء بالوجود الحناص بها. إلا أن في وجود المفاهيم، المستحلية في العالم الالهية شبهة عويصة، سنبينها عند بيان معانى نفس الأمر، ومحض القول في الجواب أن ظهور هذه المفاهيم في تلك الكتب الالهية السرمدية، إنما هو بعرض ظهور صور التفوس الوهمية فيها، وليس لها أصل ثابت فيها بالذات.

قوله: «وعدماً قس»الخ۴/۴۸.

أى: عند تصوره، فإنّه عدم، بالحمل الأولى، وثبوت، ووجودُ بالحمل الشّايع.

قوله: «ثبوت»الخ۶/۴۸.

إنّما عبر بالثّبوت، للإشارة إلى اتّحاد معالثًابت، وعدم اعتبار الذّات في المتشتق. لبساطة مدلوله.

## فى بَيانِ مَناطِ الصِّدُقِ في القَضيَّةِ

قوله: «وحقَّهٔ»الخ٨/٤٨.

عطف على مقدر، أى: تلك النسبة، المطابقة لما في الخارج، صادقة وحقة، لكن باعتبارين، فإنها، من حيث مطابقيتها (بالكسر) مع ما في الخارج، تسمى بالصدق، من حيث مطابقيتها (بالفتح)، تسمى بالحق. وقد ظهر من هذا أن الصدق والحق صفتان للنسبة الذّهنية، اوالقوليّه. لكن من جهتين، كما فصلنا، لا أن الصدق وصف النسبة، والحق وصف الواقع.

قوله: «وفي الحقيقيّة »الخ ٣/٤٩.

هذا بناء على أن يكون الحكم فى الحقيقيّة مقصوراً على الأفراد الموجوده، تحقيقاً. أو تقديراً. وأمّا بناء على قصره على تلك الأفراد، وشموله لكلّ مايكون فرداً له بالإمكان، ولو فرضاً، أو ذهناً. كما عليه بعض، فيكون أعمّ منها بالمعنى الأوّل، ويختلف مناط الصدق والكذب فيها. وقد بيّنا ذلك فى المنطق مشروحاً. فراجع!

قوله: «ويشتمل مرتبة المهيّة »الخ ٨/٤٩.

إن قلت: قد تقررًا أنَّ تحقق المهيّة، منفكّة عنالوجودين: الذَّهنيّ

والخارجيّ، ممتنع جداً. فمرتبة المهيّة ظرف تقرّرها فىالأذهان، فلاتكون فسيماً للذّهنيّ.

قلت: لامنافاة بينالأمرَين. لأنّ المقصود منها مرتبة لحاظ المهيّة مع ذاتها وذاتيّها،من دون لحاظ شئ آخر أصلاً، حتى وجودها فىالذّهن، أو فىالخارج، وهذا لاينافى وجودها الذّهنيّ وتقرّرها العقليّ. لأنّ عدمالاعتبار غيراعتبارالعدم. والوجود فىالذّهن غير ملازم لاعتبار الوجود الذّهنيّ فى المرتبة.

قوله: «كالإنسان جماد» الج ١٠/٤٩.

فإله بمجرد الفرض الكاذب.

قوله: «إنَّ نفس الأمر هوالعقل الفعّال»الخ ١٣/۴٩.

قيل فيمعني نفس الأمر أقول أخر:

منها. أنَّها تخوم الضَّرورة والبرهان.

ومنها. أنّها العلم الالهيّ.

ومنها،أنها قلب الإنسان الكامل.

ومنها، أنَّها النَّفس الكلِّيَّة واللَّوح المحفوظ. ومنها. أنَّها عالمالمثال.

ولكلَّ من هذه الأقوال«وجْهَةُ هُو مَوكَّيها».والمراد بالعقل الفعّال،إمّا العقل العاشر، أو ربّ النّوع الإنسانيّ.أوالعقل الأوّل، أو مطلّق العقول.

قوله:«وذا عقلً كلَّى يعدَّ»الخ ١۴/۴٩.

المراد بالعقل الكلِّي أيضاً. إمّا العقل الأولّ. أو مطلق العقول. أو العقل الفعّال،

ولكلُّ وجه.

قوله: «وذلك العالم عقل» الج ١٥/٤٩.

أقول: استطار كلّ صغير وكبير فيذلك العالم، إمّا لكون العقل بسيط الحقيقة، فيه كلّ الأشياء، وإمّا لكون عالم العقل عالم القضاء الحتمى الإلهى، والعلم الجمعى الكمالى الرّوبي، المحيط بتعليم الله، وإفاضته بكلّ صغيره وكبير. وبالجملة: لكونه صوره حضره الأحديّه، والواحديّة، وإمّا لكونه واسطة في الإيجاد، اللازم في تخوم البرهان وجدانها، لماهي واسطة في إفاضته: بحكم أنّ معطى الشيئ ليس بفاقد له.

قوله: «أَ لَالَه الْحَلْقُ وَا أَلا مَرُ » إلخ ١٧/٤٩ -١/٥٠.

الخلق، إمّا بمعنى المخلوق، والأمر بمعنى المأمور، فيكون إشارة إلى الإمكان الفقرى وأنَّ الجميع فقراء إليه، تعالى، وبملوك له، جلّ شأنه، مثل قوله، تعالى: «وَلِلّه ما في السَّمَواتِ وَا لْأَرْضِ» وإمّا بمعنى نفس الخلق والإيجاد المسبوق بالممادّة. فيكون الأمر كناية عن الإبدا والاختراع، ففيه إشارة إلى أنَّ عالم الأمر مبدّع لامكون، أو محدث. ولا منافاة بين ما في الآية الشريفة، مع،قوله تعالى: «و كانَ أَمْرُ الله مَفْعولاً» من جهة حصر المفعوليّة في عالم الأمر. لأنَّ ذلك من أجل كون المراد بالمفعوليّة الجوليّة بالذات،ولاينافي ذلك كون عالم الخلق معلوماً، ومجعولاً بالمرض، كما ذهب إليه بعضهم.

۱ -البقرة (۲)، ۲۸۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> -- الاحزاب(۳۲)،۱۳۷.

قوله: «وهذا التّعبير أنسب»الخ ١/٥٠.

سيّما التّعبير بنفس الأمر، فإنّ عالم العقل نفس أمر الله الوجوديّ والإيجاديّ.

قوله:«وإنّما عبّر عنه بالأمر بوجهَين»الخ ١/٥٠.

أقول: وهيهنا وجه آخر. وهو نفوذ حكما أقطار السّموات والأرض، وأنّها القضاء الحتمىّ الإلهيّ.فهي أمرالله، النّافذ الحكم في كلّ شئ.

قوله: «أو عقليّة »الخ ۴/۴۰.

أى الفيض المقدّس والنّفس الرّحماني.

قوله: «فيكفيّه مجردإمكانه الذّاتي»الخ ٧/٥٠.

أى الإمكان الذَّاتَى العقليّ الصّرف، لاالخارجيّ. فإنّها فيالخارج واجب بوجوب الحقّ، لابإيجابه،موجود بوجوده، لابإيجاده.

قوله: «ويعبّرون» الخ ۸/۵۰.

قد ذكرنا فىشرح الخطبة إطلاقات العقل، فراجع إليه! .

قوله: «ويمك أن يعدّ منالعدّ بمعنى الحسبان»الخ ٩/٥٠.

فإن قلت: ظهور الشّئ في الألواح النّوريّة، والأقلام القضائيّة، والكتب الإلهيّة،كينونة الشّئ وظهوره مع باطن ذاته ونفسه، الّذي هو أكمل من كينونته وظهوره مع نفسه، كما صرّح به صدر المتألّهين،فكيف جعلها خارجاً عنه نفسه؟ قلت: نعم، هذه الكيكنونة ، وإن كانت أثّم أكمل، إلا أنّه بنحو الجمع

والوحدة والاندماج، فهو فى الحقيقة ظهور للمعالى، ووجود له، لا للسّافل، ولذلك لايظهر به آثار الشّئ، من حيث نفسه. فالمراد أنَّ الأنسب، بمعنى نفس الأمرو تحقّق الشّئ فيها، التّقرّر الذّى يكون وصفاً بحال الشّئ، ويكون الشّئ مستقّلاً فيه باللّحاظ، وملحوضاً، من حيث هوهو.

فإن قلت: يستفاد كما ذكرت أنّ المراد بنفس الأمر حدّ ذات الشّئ. من حيث هوهو، أى: مرتبة لحاظه، من حيث نفسه وماهو داخل في قوام ذاته،من غير ملاحظة أمر آخر أصلاً، المعبّر عنها بمرتبة المهيّة، من حيث هيهي، حتى الوجود والعدم. مع أنّ مراهم ليس ذلك، لأنّ المهيّة الملحوظة،من هذه الحيثيّة اعتباريّة. وقد صرّ حوا: بأنّ المراد بنفس الأمر مالايكون باعتبار المعتبر،وفرض الفارض.

قلت:أولاً، قد علمت أنّ المطابقة ع نفس الأمر، إثما هو فىالقضايا الذّهنيّة،دون الحقيقة والخارجيّة، والنّسب الموجودة فيها إعتباريّة،مع أنّ النّسبة مطلقاً اعتباريّة. فالمراد من كونها، لاباعتبار المعتبر، كون نفسها، لاوجودها، فتأمّل! وثانياً، مرادنا من هذا التّعبير لحاظالتيّ من دون لحاظ الفارض وفرضه، لامطلقاً،حتى يكون المراد به المهيّة،من حيث هي هي.

ثم إن قى جعل نفس الأمر عالم العقل، إشكالَين: أحدهما،لزوم عدم اتصاف النسب الموجودة فيه بالحقيّة والصّدقيّة. و النّاني،لزوم ارتسام الكواذب فيها، من جهة السّهو والنّسيان.

وأجيب عن الأول: بأنّ اتصاف النّسب الموجودة فيها بالصّدقيّة، فغير مسلّم، وحقّيبّتها: بكونها نفس الواقع ونفس الأمر. وعنالتّانى، بأنّ النّسب الموجودة فيها على قسمَين: منها، ما هي موجودة فيه مع التّصديق بها، وهي النّسب الواقعيّة. ومنها،ما هي محفوظة من غير تصديق بها، وهي النّسب الكاذبة.

وبأنَّ التَّصديق بالكواذب محفوظ فيه، من دون تصديق بها، وفي الصّوادق التّصديق بتلك التّصديثات محفوظ فيه.

بأنَّ صور الكواذب محفوظة فى نفس شيطانى، والصّوادق فى نفس رحمانى. وبأنَّ الكواذب تحصل فى تلك العوالم من جهة وجهها الظّلماني، لا النّوراني. وبأنَّ معنى كون الكواذب محفوظة فى تلك العوالم الإلهيّة، حفظ الجهة الّتى بالاتّصال، بها يفاض على النّفس من هذه العوالم الصّور الكاذبة.

قوله:«لايحيط به عقل ولاوهم»الخ ٢/٥١.

ذكر الوهم عقيب العقل،من جهة أنّ الوهم يقدر على اختلاف الكواذب، دون العقل، وللإشارة إلى قوله،(ص): «كلّما ميّز تموه بأوهامكم» الخ، أو إلى العقول الّتى هي أوهام، عندالتّحقيق.

#### في الْجَعْل

قوله: «غرر في الجعل» الخ ۴/۵۱.

ذكر مبحث الجعل عقيب مباحث الوجود والعدم، من جهة عمومه للوجود والعدم،حيث أنّ الأعدام المضافة إلى الملكات لهاحظ من الوجود، ويتعلّق، بها الجعل أيضاً، عند بعضهم بالعرض. أو لأنّ الجعول بالذّات فان في الجاعل، وعدم بالنسبة إليه، أو لأنّ ذكر مباحث العدم وتخلّها في البّين استرادي. أو لأنه مبتن على مباحث الوجود. أو لأنّ العدم موجود في الذّهن فبالحقيقة هو بعض لمبحث الوجود. أو لأنّ العدم معتق بايجاد المعدوم، لا الموجود، وإلا لزم تحصيل الحاصل.

قوله: «أيّ الوجود الرابط »الخ ٥/٥١.

فسرّه بذلك، لئلا يتوهم أنَّ المراد به الوجود الرَّابطيّ، الَّذي هو أقسام الوجود النّفسيّ والمحموليّ،كما سيجئ تفصيله.

قوله: «فالجعل البسط ماكان» الخ ٨/٥١.

إن قلت: هذا التفسير للجعل، إنما يستقيم على أصالة الوجود. وأمّا بناء على أصالة المهيّة، فمتملّق الجعل البسيط إنّما هو ذات المهيّة وحقيقتها، لاوجودها، ومتعلّق الجعل التركيبيّ عوارضها المفارقة، وصيرورتها متصفة بها. فليس قول المصنّف هذا بمستقيم على إطلاقه، وكذا ماقاله: «من أنّ اللّبيب يحدس» الخ.

قلت: لمَّا تقرَر عندالجميع من القائلين بأصالة الميَّة وأصالةالوجود أنَّ المهيَّة من حيث هي، ليست إَلاهي، فجعلها من هذه الحيثَة غير معقول، بأن تجعل بحيث تصير منحيث هي هي. بل معنى تعلَق الجعل بها عندهم جعلها بحيث تصير أيس، وتنتزع عنها الوجوديَّة. فمتعلَق الجعل عندهم أيضاً الوجود، كما لايخفي.

وبعبارة أخرى للمهية مرتبتان: مرتبة من حيث هي، وهي من هذه الحيثية لامجمولة ولا لامجمولة بالاتفاق، ومرتبة الموجوديّة الّتي تصير ذات تلك المرتبة بالجمعل. فالجمعل بالحقيقة متعلّق بها من هذه الجهة. وهذا غير مناف لأصالة المهيّة عندهم، فإنّ مرتبة الموجوديّة منتزعة عن المهيّة بسبب الجمعل، ولكن نافعةلنا مثبتة لمقصودنا، كما سنبيّنه عند بيان ما أقامه على القول المنصور، من حيث أنهم لايشعرون به.

قوله: «واللّبيب يحدس منذلك»الخ ١١/٥١.

الحدس هو إفاضة المبادئ والمقدّمات، الموصلة إلى المطلوب مع نتائجها، دفعة من المبدء الفيّاض على النّفس النّاطقة القدسيّة. ومراده من هذا الكلام الاشارة إلى الدّليل الّذي، أقامه صدرالمتالّهين، قدّه على مجعوليّة الوجود، دونالمهيّة، والاتّصاف وهو مبنى على مقدّمة، مبيّنة، مسلّمة عندالجميع، وهي لزوم

اتنها، كلّ مابالعرض إلى مابالذّات. فإنّ من دَوَران تقسيم الجعل مدار تقسيم الوجود، يعلم أنه المجعول بالذّات الذي ينتهي إليه سلسلةالعرضيّات، فتدبّر!

قوله: «لأنّهما عقليّان »الخ٨/٥٢.

أي عند القائلين بأصالة المهية.

قوله: «المراد من كون الجعول هو المهيّة »الخ١٤/٥٢.

أى: قولنا بمجعولية المية ـ وإن كان فى ظاهر الأمر وبادى النظر، يوهم أنّ ذهابنا إليه، من جهة قولنا بكونها الأصل الأصيل، فى باب منشأية الآثار، وطاردية الأعدام ـ ولكن بعد إبانة مقصودنا ومرادنا من هذا القول، وأنّه لدفع توهم القول بثبوت المعدومات والتّابتات الأزليّة، يظهر أنّ مرادنا من هذا القول، وأنّه لدفع توهم القول بثبوت المعدومات والتّابتات الأزليّة، يظهر أنّ مرادنا من مجعوليّتها أعم من الجعوليّة بالذات أو بالعرض،من دون عكوف منّا على باب أصالتها وشيئيّتها وتقررها بالذات وأنّا لانضايض بعد وضوح المقصود إلى الذّهاب إلى اعتباريّتها ومجعوليّتها بالعرض.

هذا الكن لا يخفى أنَّ ما أفاده المحقّق اللاهيجى في المقام، على ما أفاده بعض الأعلام، غير مطابق لما ذهب إليه أستاده الحكيم، المحقّق الالهي، قدّه، حيث أنَّ الحاصل من تحقيقاته في المقام، ذهابه إلى تحقّق أفراد عينية للوجود، لكن منهمكة في المهيّه، غيرمتأصّلة في منشأيّة الآثار،وطارديّة الأعدام. وهذا لايلائم مجعوليّة تلك الأفراد بالذّات. وهذا بخلاف ماذهب إليه الحكيم المحقّق، قدّه، فتبصّر!

قوله:«لَمَا كان نفس قوام المهيَّة »الخ٥/٥٣.

أى: قوام المهيّة المعجولة، لا المهيّة، من حيث هي هي، والمراد أنّه لو كان نفس المهيّة، من حيث هي هي، من دون تعلّق جعل بها، منشأة لا تنازع الموجوديّة لزم الانقلاب من الامكان إلى الوجوب. وبهذا التقرير لا يرد عليه ما أفادة المنصّف. اللّه أن يقال: لمّا لم تغيّر حال المهيّة، بعد الجعل عند هو هؤلاء القوم، الذين لا يكاد يفقهون حديثاً، ولا يفاض من الفاعل عليها ما يكون بذاته منشاءً للآثار، فيؤول القول بكونها منشأ لا نتزاع الموجوديّة في رتبة الجعل الى ما أفاده المنصّف قدّه، كما مرّ شرحه في أول الكتاب في مسألة أصالة الوجود، فراجع! قوله: «يرد عليه أنّ استغناء » الم ٢/٥٣ ـ ٨.

التَّعبير بالاستغناء، لمتابعةالسَّيد، قدّه، وإلَّا، فالتَّحقيق عدم قابليَّتها للجعل، لا استغنائها عنه، كما يرشد إليه قوله:«لكونها سراباً».

قوله: «ولو كانت مصحّحة »الخ١١/٥٣.

بيانالزوم ما أشرنا إليه، فلا يرد أنالراد مصحّعيّة قوامالمهيّةالمعجولة،كما مرّ ذكره، وهذا غير ملازم للانقلاب، فتدبّر!

قولة:«ولعلَّ هؤلاء أرادوا»الخ ١۴/۵٣.

أقول: ولعل مرادهم أن المعجول بالذّات، لمّا كان هوالفَيض المقدّس، واللّغس الرّحمانيّ والوجودالعام، وهو فيء محض وظلّ صرف بالنّسبة إلى الحق، تعالى، والقيّوم المطلق، وبينونة عنه بينونة صفة، لا عزلة، فيكون هو كأثة

نفسالاتصاف، الذى هو ربط صرف ونسبة محضة، و«صِبْغَةَاللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنْ اللهِ صِبْغَةَ» أَفْسَرُ عن الصّغة بالاتصاف إشارة إلى انمحاء حقيقتها في الموصوف وانمحاق ذاتها فيه، وانطماس نورها في نوره، فتدبّر تعرف!

قوله: «فيصير اثني عشر »الخ١٢/٥۴.

والتَحقيق أنه يصير ستّة وثلثين، الحاصلة من ضربالأقوال النّلئة فيالاثنى عشر. فإنّ الاقسام على كلّ قول إثنى عشر، الصّحيح منها ما وضع في الجدول في الصّف الّذي يتعلّق بصاحب هذاالقول. ولكن الصّحيح والفاسد يختلفان بحسب الأقوال، كما يظهر من ملاحظة الجدول.

ويكن تكثيرالأقسام، بأن يجعل على كلّ قول المهيد معالوجود، أو معالاتصاف أوالوجود معالاتصاف، كلاهما مجعولاً بالذات وكلاهما مجعولاً بالمرض. والأول بالذات والتانى بالعرض، و بالعكس. وكذا التلنة بالذات، أو بالعرض، أو بالتلفيق بين الاقسام، أو بين الاقوال. وعلى التقادير يؤخذ كلّ واحد منها تارة بشرط لا وتارة لابشرط. فتكثّر الاقسام مع ملاحظة الجعل التركيبي والبسيط.

قوله: «أنَّ لازمالمهيَّة» الخ٧/٥٥.

إن قلت: الّذى قيل بإعتباريّة، هو لازمالمهيّة، من حيث هي هي، لا من حيث كونها مجمولة و مرتبطة بالجاعل. وما سوى المعلول الأوّل لازم

۱ \_ البقره(۲)، ۱۳۸.

مهيّةالعقلالاوّل لكن من كونها مرتبطة ومجعولة.

قلت: لمّا سلمت أنّالهيّة، من حيث هي، اعتباريّة، والمفروض عندالقائلين بأصالتها، أنّالموجوديّة أيضاً أمر اعتباريّ، ومعلوم أنّ ضمّالاعتباريّ إلىالاعتباريّ لا يصيرها متأصّلة، ثبت ما أفاده، قدّه.

قوله: «واستثناء» الخ١٧/٥٥.

لًا كانالبرهان مبنياً على مقدّمة مسلّمة عندهم، وهي كونالمعلولاالتّام من لوازم ذات العلّقالتّامة، وأنّ ماسوى المعلول الأول على أصالة المهيّة، من لوازم مهيّة الصّادر الأول، استننى الواجب، تعالى، لأنه، عندالقائلين بأصالة المهيّة، لا مهيّة له، تعالى. وإن كان هذالقول منهم لا يتمثّى على مذهبهم، كما مرّ شرحه فى بابه، إلّا أنهم لا يسلّمون هذه المقدّمة. والمقصود إلزامهم عا هم ملتمزون به، وإلّا، فعلى التّحقيق المقيق بالتّصديق جريان هذالبرهان فى الصّادر الأول أيضاً، بناء على فعلى التّحقيق المقية. لأن القول بكون الواجب، تعالى، إنيّة صرفة على هذا المسلك صرف لقلقة اللّسان، كما بيّن فيما سبق من البيان، فتدبّر!

قوله: «لا كالنّدى للبحر »الخ ٢/٥۶.

كما يقول به بعض المتصوّفين، ولكن مقصودهم بيان سرابيّة المعلول بالتسبة إلى العلّة، لأنّالندى سراب الماء، وثانية ما يراد منه. فإنّه ليس شيئاً في حيال الماء، بل يتخيّل من مداخلة الهواء بين الأجزاء الرّشيّة المائيّة، كتخيّل الألوان من اختلاف مراتب انعكاس الأصول، ومداخلة الهواء بينها على ما قيل. وبالجملة: الغرض منالتشبيه جهةالسّرابيّة لا جهةالتّوليد. إلّا أنّ رعايةالأدب مطلقاً انسب و أوجب، فتدبّر! وهذاالدّليل إيماء إلى قوله، تعالى: «قُلْ كُلُّ يَعْمَل عَلَى شاكلَته» .

قوله: «ومثل انسلاب» الخ ۶/۵۶.

أقول: لزوم كون المعجول بالذّات نفس الربط بالجاعل، ونفس المعلوليّة، لا شيء له المعلوليّة، وكذا العلّة بالذّات نفس العليّة والجاعليّة، من المسلّمات عندهم. والدّليل عليه أنّالجعول بالذّات، لو لم يكن نفس الجعوليّة الحقيقيّة، لا المصدريّة الاعتباريّة، بل كان شيئاً له المعجوليّة، لكانت المعجوليّة في مرتبة متأخّرة عن ذاته. فهو في حدّ ذاته: إمّا أن يكون مستغنياً عن الجاعل، فصيرورته في مرتبة متأخّرة محتاجاً اليه، مستلزم للانقلاب، وإمّا أن يكون مرتبطاً إلى شيء آخراً فننقل الكلام إلى ارتباط به، حتّى ينتهي إلى شيء يكون نفس الربط بالعلّة.

وهكذاالكلام فى العلّة بالذّات، فإنها لو لم تكن فى حدّ ذاتها علّة ومفيضة للمعلول، بل كانت متصفة بالعلّية المقيقيّة فى مرتبة متأخّرة. فاتصافها بها فى تلك المرتبة: إمّا ناش عن ذاتها، فليزم أن يكون المعطى للشّىء فاقداً له؛ معاله، نقل الكلام إلى مفيضها للإضافة. وإن صارت بسبب شىء آخر متصفة بها، فهو مع أنّه، مستلزم لعدم كونها علّه ذاتيّة، مستلزم للمطلوب. لأنا ننقل الكلام إلى كيفيّة إضافة تلك العلّة لصفة الإضافة على العلّة الثانيّة، حتّى تنتهى دفعاً للدّور

۱ ـ الاسراء(۱۷)، ۸۴

<sup>ً</sup> ـ«اليه بشىء»، خ ل.

والتسلسل إلى غلَّة يكونالإضافة والجعل عين ذاتها. فتدبَّر تعرَّف!

قوله: «والحال أنّالجعول بالذّات» لخ ٨/٥٤.

قد مرّ برهانه، فتذكّر!

# الفريدة الثانية في الوجوب والإمكان: في المواد الثلث قوله، قده: «الغريدة الثالثة: في الوجوب والإمكان الج ٩/٥٤.

إنما عقب مباحث الجعل، وتقسيم الوجود إلى الرابط والرابطي والتفسى، عباحث المواد التلت، لأنها من الكيفيّات العارضة على الوجود الرابط، الذي هو متعلّق الجعل التركيبيّ، بناء على عدم تحقّق الوجود الرابط في المهيّة، وفي كونه متحقّقاً في الهييّات البسيطة، أو غير متحقّق فيها. وقد عرفت شرح القول في ذلك، وسيأتى، إن شاء الله، في مقارّه مقامه ولأنّ بعض هذه الكيفيّات، وهوالوجوب، من عوارض الوجود، الذي هو عين الإيجاد، بل عين الوجود. والإمكان أيضاً، بوجه، من عوارش الوجود، كما سيأتي شرحه.

قوله: «وقول المحقّق الّلاهيجيّ وجود الأعراض»الخ ٣/٥٧.

أقول، قال بعظ المحقين: وجود الأعراض، إن نسب إلى موضوعاتها، كان من أقسام الوجود الرّابطّى، ويقع رابطاً فى الهليّات المركّبة،وإن نسب إلى ذواتها وأنفسها، كان منأقسام الوجود المحموليّ،ويقع محولاً فى الهليّات البسيطة. فعلملّ مراد المحقق وجودات الأعراض، من حيث نسبتها إلى الموضوعات، لامن حيث نسبتها ألى أنفسها، فتأمّل!

قوله: «في الحاشية: بل يستعمل الرّابطيّ في وجود العقل الفعّال »الخ ۵۷. أقول: بل في وجود الحقّ المتعال. وذلك في موارد عديدة:

منها في تحقيق ماورث عن بعض الحكماء السّابقين، من اتّحاد النّس مع العق الفعّال، عند ادراكهاللصّور العقليّة. فإنهم وجهّوا قول ذاك القائل عند ورود الإشكال عليه، من لزوم تجزية العقل الفعّال، وأن يدرك كلّ نفس عندالاتّحاد به مايدركه النّفس الأخرى بأنّ مراده اتّحاد النّس الكاملة في نهاية سيرها، وعروجها العقليّ، وغاية تحوّلها في بلوغ أشدّها الإمكانيّ، تتّحد مع القعل الفعّال. فسروا ذلك أيضاً باتّحادها مع وجوده الرّابطيّ، إلى غير ذلك من الموارد المختلفة، التي سيجئ ذكرها في موقع يليق به.

وذكروا أيضاً: أنَّ مراد القائلين باتحاد المعقولات والمتخيّلات والمحسوسات مع التفس عند ادراكاتها العقليّة والحياليّة والحسيّة اتّحادها مع وجودها الرّابطي. ووجّهوا قول من قال من العارفين: بأنَّ التفس عند نهاية سيرها العروجيّ إلى الله، وغاية سفرها من الحلق إلى الحقّ تتّحد مع الحقّ وتفنى فيه، تعالى بأنَّ مرادهم اتّحادها مع الوجود الرّابطيّ للحقّ،تعالى، بل كلّ الموجودات، أوجلها متحدة مع وجوده الرّابطي، تقدّست أسمائه، تعالى شأنه بل هي من مراتب وجوده الرّابطي. والمراد بالوجود الرّابطي في الموارد المذكورة الإضافة الإشراقيّة الوجوديّة، والأشّعة

<sup>`</sup> اشسارة السي: «ووصينا الانسسان بوالديسة احسساناً.... حتسيّ إذا بلسع أنسده وبلسغ أربعين سنة...»الاحقاف (۴۶)، ١٥.

التّوريّة الإلهيّة، المستشرقة من شمس هويّةالحقّ ومطالع أقمار ذاته الوجوبيّة، جهة كونه، تعالى، «ورالسَّموات وَالأَرْضِ» وقيّوم كلّ وجود وبار، كلّ شئ وموجود. قوله: «إن هي الا تمويهات وتماثيل»الخ٢/٥٨.

المراد من كونها أباطيل، كونها كذلك من جهةمهيّاتها. أو من جهة لخاظها غيراً وسوىّ، كما قيل :«ألا كلّ شئ ما خلاالله باطلٌ»، ومن كونها تماثيل الأسماء والصّفات وعكوس سُبُحاتِ وجهدالكريم، كما قال، تعالى: «ولِكلُلّ وجِههةٌ هُوَ مُولّيّها» الآية ً.

قوله:«هذا إشارةإلى أنّها في الخارج موادّ»الخ4/٨.

ليس المراد أنها بعينها تحصل في الأذهان وتنسلخ عنها، فتوجد فيالأعيان. بل المراد أنها، باعتبار تكيّف العقود والنسب بها في الذّهن، تسمى بالجهات، وباعتبار تكيّفها بها في الأعيان، تسمى بالموادّ.

فإن قلت: قد تقرّر أنها من عوارض النّسب،والنّسبة معدومة في الخارج، فكيف يمكن تحقّق هذه النّسب في الخارج، حتى تسمى باعتبار تحقّقها فيها بالموادّ.

قلت: النّسبة متحقّقة في الخارج، بمعنى كون الخارج ظرفاً لنفسها، وإن لم ليكن ظرفاً لوجودها. وهذا المقدار يكفى في تحقّق تلك الأمور في الخارج، وتسميتها، باعتبار تحقّقها فيه، بالموادّ، فتدبّر!

<sup>&#</sup>x27; - النور (۲۴)،۳۵.

۲ - ذابيقر ۵(۲

قوله: «مثل أنَّ الواجب مايلزم»الخ٩/٥٨.

الدّور في هذه التّعريفات، من جهة أخذ المُحال،الّذي هو مرادف للممتنع في تعريف الواجب والممكن، وأخذ الممكن، أو الواجب في تعريف الممتنع.

قوله: «وغير ذلك »١٠/٥٨.

مثل ما قيل: الواجب ماليس بمكن ولا ممتنع، أو لايمكن عدمه. والممكن مالا يجب وجوده، إلى غير ذلك. مالا يجب وجوده ولاعدمه. الممتنع مايجب عدمه، أولايمكن وجوده، إلى غير ذلك. قوله: «فهى ذات تأسّ »الخ١١/٥٨.

إِنَّمَا كَانَتَ تَلَكَ الأَمُورِ ذَاتَ تَأْسُّ بِالوجودِ، لأنَّ الوجوبِ، الَّذِي هُو تَأَكَّد الوجود،من عوارضه الذَّاتيَّة.وكذلك الإمكان والامتناع أيضاً بوجه: لأنَّ كلِّ واجب الوجود ممتنع العدم، وكلُّ ممكن الوجود واجب بالغير، أو ممتنع به. وبالجملة: لايحتاج الوجود تمتنع العدمّ وكلّ تمكن الوجود واجب بالغير. أو ممتع به. وبالجملة: لايحتاج الوجود، في عروض هذه الأمور له. إلى أن يتخصّص قبل عروضها، بتخصّص طبيعيّ أو تعليميّ. فهي من عوارضه العامّة ونعوته الشَّاملة،وذات تأسُّ بالوجود في البداهة، من حيثالمفهوم، بل في بداهة الحكم ببداههتا أيضاً. كما أشار إليه فيالحاشية. وفي كون حقايقها. سوى الامتناع.غير متصوّرة بالعلم الحصوليّ أصلاً. أمّا الوجوب،فلأنه تأكّد الوجود. وهوعينالوجود حقيقةٌ،والوجود لايتصّور حقيقته أصلاً. وأمّا الإمكان، فلأنّ حقيقته الإمكان الفقريّ، وهو عين الوجودات الإمكانيّة، فهي أيضاً لاتتصوّر أصلاً.من حيث الحقيقة. وأمّا الامتناع، فلو فسر بامتناع العدم، فهو يصير عين الوجود، وإن فسر بامتناع الوجود، فهولا حقيقة له أصلاً، حتى يكون تصوره أو لايمكن. والكلام فيما له حيقة عينيّة، فتدبّر!

فإن قلت: لاشك أن تلك الأمور كيفيّات النّسب، وهي اعتباريّة، فكيفيّتها أولى بالاعتباريّة. فإذا كانت اعتباريّة، فيكف يمكن أن تكون من العوارض الحقيقيّة لحقيقةالوجود، حتى تكون ذات تأس بها فيها ذكر؟ وأيضاً إذاكانت من كيفيّات النّسب، وهي من سنخ المهيّة، لامن سنخالوجود، فكيف يمكن أن تعدّ من عوارضها؟

قلت: مفاهيمها و إن كانت، من حيث هي اعتباريّة لكنّها من حيث المحكىّ عند بها. الّذي هي الحقايق الوجوديّة أمور متأصّلة. وأيضاً عدّها من عوارض الوجود، من حيث حقايقها أو من جمه أنّ المهيّة، الّتي هي معروضة لها من عوارض الوجود ايضاً. كما قيل: من وتوعارض ذات وجوديم.

<sup>&#</sup>x27; - أى:«من عوارض حقيقة الوجود».

# فِي أَنَّ الجِهاتَ اعتباريَّهُ

إن قلت: كما أنَّها تصدق على المعدوم تصدق على الموجود أيضاً. فإن كان

قوله: «للصّدق في المعدوم»الخ١٤/٥٨.

صدقها على المعدوم يوجب عدمها. فليكن صدقها على الموجود موجباً لوجودها. قلت: أولاً، الصدق على الوجود لا يوجوب الوجود، لجواز صدق المفاهيم العدميّة على الموجودات، كالعمى، الصّادق على زيد مثلاً فلذا قيل ثبوت شئ لشئ لا يتفرّغ على ثبوت النّابت، بل على ثبوت المثبت له. وأمّا ثانياً، فالصّدق

على المعدوم يوجب العدميّة مطلقاً، بخلاف الصدّق على الموجود، فإنّه لايوجوب الموجوديّة مطلقاً. لأنها، لوكانت وجوديّة بالمعنى المقابل للاعتباريّة، لامنتع صدقها على المعدوم،بخلاف ما لوكانت عدميّة، فإنّها لايمتنع صدقها على الموجود، فتأمّل!

فإن قلت: الوجوب لوكان عدميّاً.لامتنع أن يصير عيناً للوجود فىالواجب. تعالى، وإّلا يلزم أن يكون الواجب اعتباريّة عدميّة.

قلت: ما هو عين وجود الواجب هو الوجوب الحقيق الذي هو تأكّد الوجوب. وهوليس عين وجود الواجب. قوله: «الوجوديّة العينيّة محال» الج٨٤/٥.

تعقيب الوجوديّة بالعينيّة، للإشارة إلى أنَّ المراد بالوجوديّة هناالعينيّة، لا مالا يكون العدم جزء مفهومه، لو كان اعتباريّاً كالامكان بمعنى تساوى النّسبة إلى طرفى النّسبة فإن اتصاف المعدوم بها غير ممتنع،كما لايخفى.

قوله: «فوجودها غير مهيّاتها»الخ١/٥٩.

أقول: أى تكون مفاهيمها مشاركة مع غيرها فى مطلق الوجود، وممتازه عنها وجوداً بالخصوصيّات، أى المشخصات الوجوديّة،سواء كانت أنحاء الوجودات أو العوارض المشخصة. وكلّ ماكان كذلك فهو مغايرالمهيّة مع وجوده.

فإن قلت: فالواجب أيضاً كذلك.

قلت: الواجب،تعالى، لايشاركه غيره فى الوجود، بل هو صرف الوجود، والباقى أفيائه وعكوسه. وكذا الوجودات الخاصّه لاقتاز بالخصوصيّات الزّائدة على ذواتها بل بنفس ذواتها أو بنفس ما به اشتراكها،فتدبّر تعرف!

قوله: «فاتّصاف مهيّاتها »الخ ٢/٥٩.

وذلك، لأنَّ القضيّة القائلة بأنَّ الشّئ، إمّا واجب الوجود، أو ممكن الوجود، أو ممكن الوجود، أو ممكن الوجود، أو ممكن الوجود، منفصلة حقيقيّة، لايخلو عنه شئ ولكن اتّصاف مهيّات موصوفات تلك الأمور بها، في الذّاتيَّ منها، يجب أن يكون بالجوب، لابالامكان، ولا بالامتناع، وإّلا يلزم الانقلاب. وأمّا في الغيريّ منها، فهو بالامكان بوجه، وبالطرّورة بوجه آخر واتّصاف مهيّاتها بالوجود، في الوجوب، يجب أن يكون بالوجوب وبالامكان، في الامكان، وبالامتناع، في الامتناع. في الذّاتيّ منها. وفي

الغيرى، فكلّ منها بالامكان،مع إشكال في الامتناع الغيرى،فإنّه يمكن أن يقال: إنّه بالامتناع، فتأمّل!

قوله: «إذلم يذهب أحد إلى ثبوتيَّته»الخ4/٥٩.

وذلك، لأنه يلزم من ثبوتيّته، تحقّق الممتنعات في الخارج، لأنّ المراد بالنّبوتيّ التبابت في الخارج، واتّصاف الممتنع أو المعدوم العينيّ، بالصّفة الموجودة في الخارج، محال.

فإن قلت: هذا في امتناع الوجود مسلّم، وأمّا في امتناع العدم، فلا، لأنه يرجع إلى وجودب الوجود.

قلت: فالنَّبوتيّ. إنّما هوالوجوب، لاالامتناع، من حيث أنّه امتناع، فتدرّ! قوله: «وجه البطلان أنَّ الإمكان» الخ ٨/٥٩.

أى معنى قولنا «إمكانه لا»، أنّ الامكان التّابت لمهيّة من المهيّات، مثل زيد الموجود في الخارج، مثلاً، ليس نفس الامكان بموجود فيه، لكونه عدميّا؛ وإن كان الاتّصاف بالامكان ثابتاً فيه، بكون الخارج ظرفاً لنفس النّسبة، لا لوجودها.

وقولنا: لا إمكان لزيد الخارجيّ في الخارجيّ في الخارج، معناه أنّه ليس بمكن في الخارج، بمعنى أنّ الامكان. الذي قلنا أنّه ثابت له خارجاً ليس بثابت له خارجاً. وهذا هو الحكم باجتماع التقيضين، فإنّ ثبوت الامكان لشئ، ورفع ذلك النّبوت، متناقضان، فلا يكن أن يكون أحدهما عين الآخر.

وبعبارة أخرى، قولنا «إمكانه لا» متضمّن لاثبات الامكان لزيد. معالقول

بكون ذات الامكان ونفسها غير موجودة لنفسها '، لا أنها غير موجودة لزيد. وقولنا: «لا إمكان له»، أن ذاك الامكان العدميّ، ليست بثابت له والقول بكون الامكان العدميّ ثابتاً لزيد، وليس بثابت له، متناقضان. فلايكن أن يكون أحدهما عين الآخر. وبيان آخر، قولنا: «إمكانه لا»، أنّ الامكان أمر عدميّ، و قولنا: «لا إمكان له»، أنّ الامكان العدميّ مرفوع، فالثّاني رفع لذلك الامكان العدميّ. والشيئ لا يكون عين رفعه نقيضه.

قوله: «والشَّئ مطلقاً »الخ ٩/٥٩.

أى: أىّ شئ كان، سواء كان وجوديّاً، أو عدميّاً،أو شبه الوجود،أو المهيّة،أو العدم، فإنّ الجميع رفعه مناقض له.

قوله: «والأعدام» الخ ١٠/٥٩.

إشارة إلى دفع قول القائل: إذ لاميز فىالأعدام. وحاصل الجواب: أنّ الأعدام لاتتمايز من حيث أنّها أعدام، لامن جهة الاضافة إلى الملكات، فإنّها من هذه الحيثيّة متمايزة، وفى المقام أيضاً، متمايزة من جهة أنّها مضافة، فتدبّر!

قوله: «في المغردات عدم صدقهما» الخ ١٤/٥٩.

أقول: أمّا فى القضايا، فبعدم صدقهما فى نفسها، وعدم تحقّق نسبتها فى الخارج أو الذّهن أوْ نفس الأمر، بالمعنى الذى ذكر لتحقّق النّسبة، وعدم مطابقتها للنّسب النّفس الأمريّة، لامن جهة صدقهما على شئ لأنّ الحمل والصّدق، الّذى بمعناه، إغّا

<sup>` -«</sup>ونفسه غير موجودة لنفسه»خ ل.

هو فى المفاهيم، لا القضايا، كما صرّح به فى الحاشية. بالجملة: ارتفاع التقيضين فى المفردات عدم صدقهما، بمعنى الحمل على شئ، وفى القضايا عدم صدقهما فى مقابل الكذب، فى حدّ نفسها، فتدبّر!

قوله: «الواجب عنه الوجوب ينحسم» الخ ١٤/٥٩.

إن قلت: التّعبير بفعليّة الانحسام غير صحيح، لجواز دوام اعتبار المعتبر فلاينحسم عن الموضوع لدوام العلّة، فيجب أن يعبّر بإمكان الانحسام.

قلت: دوام الاعتبار متوقّف على عدم تناهى القوى الانتسابيّة وتوجّهها إلى الاعتبار، وأن يشغلها شأن عن شأن. وهذا تمّا قام الدّليل على امتناعه فىأكثر التّفوس، فتأمّل!

قوله: «ووجه البطلان النّقض بالامتناع»الخ١٠/۶٠.

بيان النّقض :أنّ الامتناع اعتبارى بالاتفاق. فإذا كان اعتباريّة الشّئ تقتضى أن ينقطع، ويزول عن موصوفه، من جهة توقّفه على اعتبار المعتبر، لزم انقطاع الممتنع عنامتناعه وكذا الشّيئيّة اعتباريّة بالاتفاق، فلو كانت الاعتباريّة ملازمة للانقطاع بالوجه، الذي ذكره المستدلّ، لزم انقطاع الشّيئيّة عن الأشياء، وأن ينقلب الشّئ إلى اللاشئ، والممتنع إلى الممكن، أو الواجب . لعدم جواز خروج الشّي عن المنفصلة الحقيقيّة ، القائلة: بأنّ الشّيء ، إمّا واجب ، أو ممكن ، أوممتنع. وكذا عدم جواز رفع الشّيئيّة ونقيضها عن الموضوع، فتدبّر!

<sup>&#</sup>x27; - «القوى الانسانية »خ ل.

قوله: «مع أنَّ الكلام إنَّما هو فيالوجوب الَّذي»الخ٣/۶٠.

أى : الذى قبل باعتباريّته، هوالوجوب الذى من كيفيّات النّسب، لاالوجوب الحقيقيّ الذى هو تأكّد الوجود، الذى بانحسامه ينحسم وجوب الواحب، ولم نقل بأعتباريّته،حتىّ ينحسم وجوب الواجب، فتدبّر!

قوله: «في بيان أقسام» الح ۴/۶۰.

ليس المراد بيان جميع أقسام كلّ واحد من هذه الأمورفإنّ جميع أقسام الامكان، بل الامتناع والوجوب ـ لو فسّرا بمطابق الضّروررة ـ غير مذكور هناك، بل المراد الأقسام المقصودة بالذّكر في الفلسفه، الّتي تترتّب على ذكرها فوائد فلسفيّة، وإن كان بعضها مذكوراً في الفصل الآخر، لمناسبة مقاميّة، فتدبّر!

قوله: «إلّا في الإمكان» الج ٨/٤٠.

إن قلت: الإمكان الذَاتيّ من لوازم المهيّة والمهيّة مجعولة، فلازمها أيضاًمجعول بتبعها، فيلزم تحقّق الامكان الغيريّ، فيكف قال: إنّه غير متصوّر؟

قلت: المراد من الامكان الغيرى الامكان الذى يعطيه العلّة للشئ الذى هو في ذاته غير ممكن، وهذ الذى منعنا تحقّقه، و أمّا الامكان الذاتي، الذى الذي يتحقّق بعين تحقّق المهيّة، لا يجعل منفصل غير جعل المهيّة، فهوليس بغيرى بهذا المعنى، كما لا يخفى.

وبعبارة أخرى، المراد بالامكان النبرى الامكان الذى يجعل للمهيّة بالجعل التركيبيّ.بالذات، لابالجعل البسيط، بالعرض. مع أنَّ لازم المهيّة غير مجعولة

حقيقة،كما تقرّر في مبحث الجعل،فتدبّر!

قوله: «وعلى الأخير يلزم أن يكون» إلخ ١٥/٤٠.

فإنه ملازم لتحصيل الحاصل.

إن قلت: لم لا يجوز اجتماع إمكانين في الذّات الواحدة أحدهما بالذّات، والآخر بالغير، ويكون النّاني مؤكّداً الأوّل؟

قلت: المراد بالامكان الغيرى مالا يكون حاصلاً قطع النّظر عنالغير. وفي هذا الفرض قد حصل بدو الغيرفضلاً عنقطع النّظر عنه.

فإن قلت: الحاصل هنا كذلك هو الامكان الذَّاتيَّ، لاماهو حاصل بالفير، مؤكّداً للأوّل.

قلت: أولاً، إذا كان الامكان ذاتيًا. يصير مستغنياً عنالغير،كما فى الوجوب والامتناع. لأئه، يصير ضرورى الوجود للموضوع،والضرورة مناط الغناء، فيكون فرض الغير لغواً,كما لايخفى.

وثانياً حصول الامكان بالغير ممّا لايتصوّر أصلاً.لأنَّ إعطاء الغير للإمكان على الشّئ فرع إمكانه، لأنَّ الواجب والممتنع يمتنع احتياجهما إلى الغير. فيلزم تقدّم الشّئ على ما يتقدّم عليه. وثالثاً، تأكّد الشّئ بتضاعف الاعتباريّات غيرمتصوّر، كما لايخفى، فتدبّر!

قوله:«فللأوّل باعتبار وجودهما»الخ ١/٤١.

إنَّما خصَّ بوجودهما، مع أنَّهما باعتبار عدمهما أيضاً مثال للواجب

بالقياس، لأنَّ الوجوب بالقياس،على مافسره،لا يلائم الأعدام لما مرَّ سابقاً: أنَّ عليّة الأعدام تقريبيّة.

قوله: «وبالجملة المتضايفان» الخ ٢/۶١.

أى: المتضايفان، وضعاً. بأن يوضعا معاً. ورفعاً ، بأن يرفعا معاً. موضوع المثال للواجب بالقياس، فإن وضع أحدهما واجب بالقياس إلى وضع الآخر، وكذا رفعه واجب بالقياس إلى رفعه. وجمعاً، أى جمعاً بين الوضع والرّفع: بأن يوضع أحدهما، ويرفع الآخر موضوع المثال للممتنع بالقياس إلى الفير.

ويمكن أن يكون المراد من الأول. أى: وضعاً ورفعاً. وضع أحدهما ورفع الآخر وهو موضوع المثال للممتنع بالقياس إلى الغير.ومن الثانى الجمع بينهما فيالواضع أو فيالرّفع. فيكون مثالاً للواجب بالقياس إلى الغير.

ويمكن أن يكون المرد منالثًاني، بقرينة قوله: «فللأوّل باعتبار وجودهما»،الجمع بينهما فيالوضع فقطّ.

قوله:«ضرورة تحقّق الشّئ»الخ ۴/۶۱.

أى سواء كان بالغير، كما فى المعلول بالقياس إلى العلّة، أو بالذّات، كما فى العلّة الوجوبيّة بالنّسبة إلى المعلول، أولا بالذّات، ولابالغير، كما فى كلّ واحدمن المتضائفين بالنّسبة إلى الآخر.

قوله: «على سبيل الاستدعاء»'

<sup>&#</sup>x27; -بناءعلي منذاق الجمهور؛ وإما على رأى ارباب البصيرة من معلولينة التنضايف للعلمة

أى: أعمّ من الاقتضاء الايجابيّ، كما في المعلول بالنّسبة إلى العلّة الوجوبيّة. أو الاستدعاء بمعنى المنبعث عن الافتقار الوجوديّ،أو الذّاق،كما في العلّم النسبة إلى المعلول. أو الاستدعاء بمعنى مطلق الطّلب المنبعث عن التّضايف بين الطّرفين،كما في المتضايفين.

قوله: «إذ لاعلّية بين المتضايفَين » إلخ ١٠/٤١.

مع وجوب كونهما معلولى الشئ التالث، الموقع للإضافة اللزومنية بين الشيئين تتوقّف بينهما،بناء على ما تقرّر بين الحكماء،من أنّ العلاقة اللزوميّة بين الشيئين تتوقّف على عليّة أحدهما، أو كلّ واحد منها للآخر على وجه غير دائر،أو معلوليّة كِلَيهما للشئ التالث، خلافاً للمتكلّمين والمراد من عدمالعليّة بينهما عدمها،من حيث كونهما متضايفين،وإلا،فالعلّة والمعلول بينهما التضايف، مع كون أحدهما علّة للآخر.

قوله: «فالجوب بالقياس يجتمع »الخ ١٠/٤١.

أقول: أمّا معالوجوب الّذاتيّ.فكما فىالوجوب بالقياس المتحقّق فىالممكنات. بالنّسبة إلى الحقّ. تعالى وفى الحقّ تعالى بالنّسبة إلى الممكنات. أمّا مع الوجوب الفيريّ.كمكس هذا المثال.

قوله: «وينفر دعنهما »الخ ١١/٤١.

أى: فيالمتضايفين، كلُّ واحد منهما بالنُّسبة إلى الآخر. فإنَّه واجب بالقياس

إليه، وليس واجباً به، لا بالقياس إلى العلَّةالنّالثة، كما عرفت. فإلّهما بالنّسبةإليها واجب بالغير أيضاً. لوكانت علّة لوجودهما أيضاً.

قوله: «بحسب الاستدعاء المطلق»الخ ١٢/٤١.

أى: الأعمّ من الاقتضاء، والافتقار، ومطلق الطّلب. الأول، كما فىالامتناع بالقياس الحاصل لعدم المعلول بالنّسبة إلى وجود العلّة، وبالعكس، أو لوجود العلّة بالنّسبة إلى عدم المعلول، أو عدمها بالنّسبة إلى وجوده. وكما فى عدم أحد المتضايفَين بالنّسبة إلى وجود الآخر،أو وجوده بالنّسبة إليه.

قوله: «وهو أيضاً كسابقه في العموم» الخ ١٥/٤١.

أى الامتناع بالقياس كالوجوب بالقياس فيكونه أعم منالامتناع الذّاتي والغيري، وفي الانفراد عنهما. أمّا اجتماعه مع الامتناع الذّاتيّ ، كما في الامتناع بالقياس الحاصل للممكن وجوداً بالتّسبة إلى عدم علّته الوجوبيّة ومع الغيري، كما في عكس ذلك. والانفراد عنهما، كما في عدم كلّ واحد من المتضايفَين،أو وجوده بالنّسبة إلى وجود الآخر، أو عدمه.

قوله: «أو الاتّفاق في علّة واحدة »الخ١/٤٢.

أقول: أمّا منا الأوّل، فكما سيذكره، قدّه، بقوله: كالمفروض واجبَين،و كالمفروض ممكنين، كلّواحد منهما معلول لواجب آخر، من جهة قياس كلّ واحد من الممكنين إلى الآخر، أو أحدهما معلول ممكن، والآخر معلول واجب،لايستند إليه الممكن الأوّل. وإن كان هذا الفرض يرجع إلى التّانى بالأخرة. ومثال التّانى،

كما فى المعلقالثّانى والفلك،من جهة كونهما معلولَى العقل الأوّل، أو معلولَى الحق, تعالى شأنه بتوسّط.

فإن قلت: المتضايفان بينهما الوجوب بالقياس،أو الامتناع بالقياس وجوداً وعدماً، مع أنّه صرّح بنفي العلّية بينهما.

قلت: قد مرّ أنهما معلولان لشئ ثالث،موقع للإضافة بينهما. فهما قد خرجا بقوله: «أو الاتفاق» الخ. فعليه يمكن أن يجعلا مثالاً لهذا القسم.كما لايخفي.

قوله: «وهذا الفرض»الخ۴/۶۲.

أى: ماذكره بقوله: «كالمفروض واجبين»،مع أنه مثال لما نحن فيه، له فوائد علمية، كمافى مسألة «نفى الأجزاء عنالواحب» وغيرها،كما فيما أشار إليه فيه الحاشية، وهى نفى الممهية عنالحق، تعالى وأيضاً، «فى نفىالكثرة عنالواجب» أى في إثبات توحيده، تعالى،بالوجه الذى أشار إليه صدرمتالهة الاسلام، قدّه، كما سيجئ بيانه متافى مسألة التوحيد.

وفى قوله: «كالمفروض» إشارةوإيماءإلى امتناع المفروض. وقال بعضالعارفين: أنّ نفس فرضالكثرة فىالواجب بالذّات ممتنع. وله وجه قدسبق بيانه، عند قول المصنّف، «ورأيت بعض من له حفظً منالذّوقيات» الخ، فراجع!

## فِي أَبْحَاثٍ مُتَعَلِّقَةٍ بالإِمكانِ قوله: «غرر في أبحاث»الخ۶/۶.

البحث عن الإمكان، مع أنه سلب محض وبطلان صرف، من جهة كونه سراب الوجوب وقنطرة الحقيقة، كما ورد: أنّ العبوديّة جوهرة كنهها الرّوبيّة. أو من جهة أنّه من عوارض الوجود، من جهة انّحاده مع المهيّة،الّتى هى الموضوع بالحقيقة للإمكان، من جهة سراية حكم أحد المتّحدين إلى الآخر، أو من جهة أنّ المهيّة عارض الوجود، كما قبل: من و تو عارض ذات وجوديم الح. وعارض العارض عارض. أو من جهة أنّ المهيّات وجودات خاصة، علميّة. أو من جهة أنّ بعض معانيه، من الفقرى والاستعداى، من عوارض الوجود أو نحو من الوجود. أو من جهة أنّ المهات النّلت من عوارض الوجود الرّابطى الذى هو نحو من الوجود على رأى. الجهات النّلت من عوارض الوجود الرّابطى الذى هو نحو من الوجود على رأى. وبالجملة:البحث عنه بالأخرة بحث عن الوجود، أو عوارضه،التى لايحتاج في عروضها إلى التّخصّص الطّبيميّ والتعليميّ.

قوله: «وأمّا عنداعتبارهما»الخ٢٢/٤٢.

إشارة إلى أنَّ العالم دار الوجوب والضّرورة. وأنَّ الإمكان. لا أصل ثابت له

فى عالم الأعيان، وأنّ تحقّقه فى موطن الأذهان و ظرف التّحليل. فليس فى الدّار غيره ديّار، لأنّ الشّئ لايخلو عن وجود علّته، وعدمها.

قوله، قدّه: «بخلاف الذّاتي منهما »الخ ١٢/۶٢.

فإنّ الواجب بالذات لايمكن أن يصير واجباً بالغير،وكذا الممتنع بالذَات لايمكن أن يصير أو تحصيل الحاصل، أو لايمكن أن يصير ممتنعاً بالغير، وإلا لزم الانقلاب، أو تحصيل الحاصل، أو خلافالفرض، او أن يكون وجود الغير، لغواً صرفاً وباطلاً محضاً.

وبيان آخر:الغير الذى يكون علّة للوجوب، بالتسبة إلى الجواب بالنّات،أوعلّة للامتناع،بالتّسبة إلى المتنع بالذّات إمّا أن يكون واجباً، أو بمكناً أو ممتنعاً، فلو كان ممكناً يلزم الدّور. لان الممكن مالم يجب لم يوجد. ووجود به يجب أن يكون الوجوب،الذى حصل بذاته، يلزم الدّور. وكذا لو كان واجباً بالذّات. لأن المفروض، أن كلّ واجب بالذّات له وجوب بالغير أيضاً، مع أن حكم الأمثال فيما يجوز وفيما لا يجوز واحد. فيكون الوجوب الغيرى في كلّ واحد منهما مستنداً إلى الآخر،وهذا دور. ولا يمكن أن يكون ممتنعاً بالذّات، إذما لا وجوب له لا يمكن أن يصير علّة للوجوب،مع أنه لاشئ محض، فكيف يمكن فرض عليّته لوجوب الواجب؟

وأيضاً، إمّاأن يكون الوجوب الواحد معمولاً لعلّتيّين ، فيلزم توارد العلّتين المستقلّتين على المعلول الواحد، وإمّا أن يكون الوجوب الغيرى غير الوجوب الذّاتيّ: فإمّا أن يكون، مع فرض عدمالغير، يتّصف الواجب بالوجوب، أوْ

لايتصف. فإن لايتصف،فليزم أن لايكون واجباً بالذّات، هذا خلف. وإن اتّصف بالوجوب،مع فرض عدمالفير، فيكون جود الغير لغواً.

فإن قلت: لم لايجوز أن يتّصف بمرتبة من الوجوب، وهي الّتي ذاته علّة لها. ولايتّصف بمرتبةأخرى، وهي الّتي تكون معلولة للغير؟

قلت:الوجوب بالذّات يجب أن يكون فى أعلى مراتب التّأكّد، بحيث لايفرض أشد وأتم منه. فكيف يمكن فرض معلوليّة مرتبة من وجوب . لغيره: وبالجملة:الوجوب بالذّات صرف حقيقة الوجوب، والوجود الّذى لا أتّم منه. ولايمكن تكرّره وتعدّده، حتى يمكن فرض معلوليّة لغيره، وقس عليه الأمر فى الامتناع.

قوله: «فكانوا يقولون» الخ١/۶٣.

أقول: الظّاهر من هذاالكلام أنهم يريدون بالإمكان سلب الضرورة عن طرف العدم، حيث يخصّونه بما ليس بمعتنع، وهذا قسم من أقسام الممكن العام، لأنه قد يكون مقيداً بطرف العدم، فيصير مفاده سلب الامتناع، وقد يقيد بطرف الوجود، فيصير مفادة سبل الوجوب، وعلى التقديرين: إمّا أن يكون الطّرف الموافق ضروريّاً، فيفترق عن الإمكان الخاص، و يشمل الواجب أوالمعتنع. وإمّا أن لايكون ضروريّاً، أيضاً، فيصير ممكناً خاصاً فالإمكان العامّ إذن، أعمّ من النّلائة. فما هوالمتداول في لسان العامّة أحد أقسام الممكن العام، على ما قرره، وقده، لاما هو المتداول في عرف الحكمة . ولكن، ليس مراهم التقييد بـ«سبب الامتناع» فإنّ

المارد في استعمال لفظ الإمكان،عندالعامّة، وهو سلب الضروررة عنالطّرف المخالف إلا أنه، لمّا كانت القضيّة الموجّهة، الّتي استعملوا فيها الإمكان قضيّة إيجابيّة، وكان مخالفها السلّب والعدم، صار مفاد الامكان في هذه القضيّة المستعملة، سلب الامتناع. فالتقييد، إنما حصل من خصوصيّة المادّه، لا من تقييد مفهومي الإمكان عندهم.

وبالجملة: المراد استكشاف استعمالهم الإمكان في هذا المعنى، من هذا المثال و أمثاله. إذا ليس للإمكان معنى آخر في عرفهم غير هذه المعانى. ومن المعلوم أتهم لم يستعملوا هذا اللّفظة في سلب الامتناع فقط، حتّى يكون أحد معانيها عندهم، فتدبّر!

قوله: «خاص وخاصي» الج٣/۶۳.

أمًا كونه خاصًا. فلأنه أخصّ من الإمكان العامّ. أمّا كونه خاصيًا فلما ذكره بقوله«حيث تفطّن»الخ.

قوله:«اذجعلناه أصلاً»٣/۶٣.

إنّما جعلة أصلاً. لغاية اشتهاره في عرف الفلاسفة، وكونه أقرب إلى حاقً السّلب منالامكان العامّ، ولكون ساير المعانى غير الامكان العامّ أخصّ، أو كالأخصّ بالنسبة إليه، ولكونه المقصود بالأصالة في مبحث الجهات التّلث.

قوله: «فكأنّه اخص »الخ٥/٤٣.

إنَّما قال: «كأنَّه أخصَّ»، لأنَّ استعمالهم لفظة الامكان في هذا المعنى إنَّما

كان بوضع جديد، لا من قبيل استعمال العام في الخاص، كما صرّح به صاحب الحاكمات.

قوله: «لكونه معتبراً فىالأوصاف»الخ١٣/٤٣.

تعليل لقوله «حتى الضرورة بشرط الهمول»أى ليس هو معتبرا في الأوصاف الماضية أو الحالية، حتى لايمكن خلّوه عن الضرورة بشرط الهمول فرع وجود الهمول، وليس الشّئ مضوعاً بالنّسبة إلى الأوصاف المستقبلة في الحال، حتى يتصف بالضرورة بشرط الهمول.

قوله: «إنّما اعتبره» الخ١٤/٤٣.

مقول لقول المحقّق،الطّوسيّ قدّه.

قوله: «ضرورهٔ ما»الخ.

فاعل ساقها. والمراد أنَّ ما ينسب إلى الماضى والحال، إمّا أن يكون موجوداً، فيكون ضرورى الوجود، لأنَّ الشّئ ما لم يجب لم يوجد. وإمّا أن يكون معدوماً. فيكون ضرورى العدم، لأنه ما لم يمتنع لم يعدم. وكذا يكون محفوفاً بضرورتين أو امتناعين،فلايخلو عن ضرورة مّا، أى إمّا ضرورة الوجود، أو العدم، أو الضرّورة بشرط المحمول.

قوله: «والباقى على الإمكان الصرف» الخ١٧/۶٣.

أى: بالنَّظر إلينا، كما سيصّرح به، لا بالنَّظر إلى الواقع ونفس الأمر .

قوله: «لأنَّ الأولين »الخ ٢/۶۴-٣.

أى: العام والخاص ، وهذا تعليل لجعل هذا الممكن الأخص، مع تقييده بالاستقبالي، فإن المقصود من هذا تحصيل مايكون أقرب إلى حاق الإمكان، ويخلوعن كافّة الضرورات بالنسبة إلى علمنا.

قوله، قده: «كالكسوف» الج ٣/۶۴.

المراد منه المعنى الأعمّ من كسوف الشمس وخسوف القمر. فإنّه قد يطلق عليها تغليباً.كما أنّه قد يعكس أيضاً. والأوّل حاصل من حيولة القمر بينها وبين الأرض، والنّانى من حيولة الأرض بينها و بين القمر. وكلّ واحد منهما متّصف بالضّرورة الوقتيّة، فليس بخال عن كافّة الضّرورات.

قوله: «كما في مادّتي الوجوب» لخ ٧/۶۴-٨.

أمّا الأوّل،فكقولنا واجب الوجود عالم، أوحىًّ، أو موجود ونحو ذلك. وذلك والنّانى، كقولنا شريك البارى موجود، أو اجتماع الضّدين ثابت، نحو ذلك. وذلك في الوجوب الذّاتيّ،و الامتناع الذّاتيّ. وأمّا في الغيرى، مثل قولنا في الأوّل الشّمس تطلع غداً، وفي الثّانى،نقيض ذلك مثلاً. وهكذا قوله: كما في مادّة الامكان مثل زيد كاتب غداً.

قوله: «في عدم التّعيين في نظرنا »الخ ١٧/۶۴.

أى لافى نظر المبادى العاليّة، والنّفوس الكلّيّة، الالهيّةالمتّصلة بها، مثل نفوس الكمّلين من الأنبياءو الأولياء: الّذين،روح القدس فى جنان الصّاغورة،ذاق من حدائقهم الباكورة.

وقوله: «وفي الضّرورة »الخ١٠/٤٥.

الأولى حذف كملة «في »فتأمّل!

قوله:«بل إلى شئ آخر»الخ١٠/٤٥.

الأوَّلَىَ،قد يطلق عل معنى أخص من الضرورة.فإن الضرورى «مالا يحتاج ألى الدَّليل»سواء احتاج إلى شئ آخر، مثل الحدس والتَّحربة، والتَّواتر ونحوها، أولا، الأوَّلَى،مالايحتاج بعد تصور أطرافه إلى شئ آخر أصلاً. وقد يطلق على ما يكون تصور أطرافه بديهيًا، أيضاً، مثل الشيئ إمّا موجود أو معدوم. وقد يطلق على مايرادف الضروى.

والعبارة قابلة للحمل على كِلا المعنينين: أمّا المعنى الأوّل، فبأن يجعل قوله: 
«بل إلى شئ»الخ إضراباً عن قوله «غير مفتقره»الخ. أى: غير مفتقرة إلى شئ آخر، 
من الحمدس والتّجربة، والوجدان، ونحوها، نما يفتقر إليه الأقسام الأخر للأوّلى، 
بعنى مطلق الضّروريّ. وأمّا المعنى التّانى، فبأن يجعل المعنى: بل مفتقرة إلى شئ 
آخر، نما يفتقر إليه سائر الأقسام. وهو هنا تصور الأطراف، الذي يشترك ساير الأقسام فىالاحتياج إليه، فتدبّر!.

قوله: «واعمل أنّ قائلين بالبخت والاتّفاق»الخ٤٢/٤٥.

القائلون بالاتفاق، منهم من ينكر العلّة الغائيّة لإيجاد الموجودات،منهم ومن ينكر العلّة الفاعليّة. لمّا كان إنكارالعلّة الغائيّة، في معنى إنكار العلّة الفاعليّة ومساوقا معه، جعل القائلين بالائفاق،مطلقاً،منكرين لهذه القاعدة. وإلا، فالفرقة

الثَّانيَّة غير منكرى لها ظاهراً. فتدَّبر!

قوله: «مساوق»الخ١٣/۵۶.

إتماعبّر بالمساوقة، بمعنى التساوى والتّلازم فىالقول، لأنهم لم يصّر حوا بإنكارها، بل أنكروا احتياج الممكن إلى العلّة. وهذا الأمر ملازم مع إنكار هذه القاعدة.

قوله: «الَّذَى لايقول به الأشعرى »الخ١٣/۶٥-١۴.

وذلك، لأنّ الأشعرى قائل بجواز الترجيح بلا مرجّح، ولايقول بجواز الترجّح بلا مرجّح. ولايقول بجواز الترجّح بلا مرجّح. ولكن لمّا كان الأوّل مستلزماً للثّاني، جعلوه قائلاً بهذا القول،من حيث لايعشر. فالمراد أنّه، ليس بقائل به ظاهراً، وإن كان قائلاً به، من حيث لايشعر.

قوله: «وهما يستلزمان لسلب الشي عن نفسه »الخ18/80.

أقول: وذلك، لأنّ احتياج كون الأنسان إنساناً، مثلاً ، إلى الجعل فرع جواز أن لايكون الإنسان إنساناً، حتى يحتاج ثبوته إلى الجعل. إذلامعنى لجعل ماهو ضرورى الثبوت للشئ مع قطع التظر عن الجعل و بدونه، وفيه سلب الشئ عنه نفسه. وأيضاً، لابد من وضع الموضوع في كل قضية، حتى يحمل عليه المحمول، أو يرفع عند فلوكان مفاد المحمول سلب الموضوع عن نفسه، يلزم وضع الشئ في عين رفعه، وهذا تناقض صريحو. وقس عليه الأمر

١ - أي: في جواز أن لايكون الانسان انساناً.

#### في الوجود.

قوله: «والجواب أنَّ أثر الجعل» الخ١٧/٤٥.

هذا على مذهب التّحقيق، من أصالة الوجود. وأمّا على مذاق القائلين بأصلة المهيّة، فأثر الجعل نفس الميهة بالجعل البسيط، كما مرّ تفصيله.

قوله: «أو في طرفه»الخ١٠/۶۶.

أي: في الآن.

قوله: «وبوجه بعيد» الخ١٢/۶۶.

وجه كونه هذا وجهاً بعيداً، بينونة أجزاء المهيّة،كلّ واحد منها مع الآخر ومع المهيّة، بينونة عزليّة، واحتياجها إليها ليس كاحتياج العكس إلى العاكس، الظّل إلى ذى الظّل، بل كاحتياج الشّئ إلى الشّئ، بخلاف احتياج المعلول إلى العلّة الوجوديّة، فتديّر!

قوله: «لكنّه استمراد الوجود الأول» الح ٤٧،٢.

استمرار الوجود الأول، بناء على مذا المشائين وكثير من الحكماء والمتكلّمين،إبقاء الوجود الأول للمهيّة.لأنها في ذاتها تكون «ليس»،ومن علّتها تصير «أيس». فلو لا أبقاء العلّة لوجودها بعد ايجادها، لرجعت إلى العدم والدّثور،من جهة عود كلّ شئ إلى أصله،ولأنّ ما بالعرض يزول. أو بقاء الوجود بحدة و مرتبته،أو أفراده المتباينة وعدم قبضهاإلى ذاته. وأمّا على مذاق القائلين

۱ - أي: «احتياج المهية».

بالحركة الجوهريّة.كصدر المألمّهين والمنصف وأمثالها.قدّهم.وقاطبة العرفاء الشّامخين من أنَّ العالم لايبقى زمائين.كما أشار إليه الشّبسترى بقوله: «كه عالم»الخ.

قوله: «قد كان الافتقار للإمكان» الخ٩/۶٧.

أى: الإمكان الذَّاتيِّ في المهيَّات، والفقرىُّ في الوجودات،

قوله: «وفي زمانه »الخ١٥/٤٧.

أى: فى زمان المحمول. وفيه إشارة إلى أعميّه الضّرورة بشرط المحمول. عمّا يكون المحمول ظرفاًاو قيداً.

قوله: «عن ترتّب هائين الحالتين»الخ١٥/٤٧.

فإنَّ الحدوث مسبوقيَّة الوجود بالعدم، والأوَّل ضرورةالوجود، والثَّانى ضرورة العدم، ولكن بشرط المحمول.

فإن قلت: هذه، وإن كانت ضرورة بشرط المحمول، إلا أنها ضرورة حاصلة يجعل العلّة، إلا أنها بالعرض. فإنّه، لولم يجعل العلّة الوجود، أو العدم المضاف إلى المعلول، بناءً على احتياجه إلى الجعل ، لايمكن تحقّق الضرورة بشرط المحمول.فهذا تمّا يؤكّد الاحتياج إلى الجعل، لا أنّه يصير مناط الاستغناء.

قلت:الكلام في علَّة الحاجة إلى الجعل. وهاتان الحالتان متفرّعتان على الجعل، كما اعترفت به فلايمكن أن تصيرا سبباً للاحتياج إليه، كما لايخفى . لأنّ علَّة الاحتياج يجب تقدّمها على الاحتياج. وأيضاً، الحدوث إنّما نشاء من

<sup>&#</sup>x27; - أى: «احتياج العدم»

الاحتياج، فلايكن أن يصير علّة للاحتياج وبالجملة: مراده، قدّه، أنَّ علة الاحتياج، لمّا كانت مقدّمة عليه أن فالحدوث قبل تحقّهه لايكن أن يصير علّة للاحتياج، وعبد تحقّقه يحصل الاستغناء فلايكن أن يصير مناطأ للحاجة، فتدبّر! قوله: «ومنهالوازم الأول والمهيّة» إلى قوله «الصّفات الإضافيّة » الحزيم ٨٤٠٨.

المراد بالصّفات الإضافيّة المحضة فإنهم قسّموا صفات المبدء، تعالى: إلى حقيقيَّة محضة. وهي الَّتي لايتعبر الإضافة. لافي في مفهومها. ولا في حقيقتها و وجودها، و مصداقها وبعبارة أخرى: لايكون الإضافة، لا في مفهومها، ولالازمةله، مثل الحيوة والوجوب الذاتيّ ونحوهما. وإلى حقيقيّة ذات إضافة، وهي الّتي يعتبر الاضافة في تحقَّقها ووجودها،لا في مفهومها ومعناها. وبعبارة أخرى: لايعتبر الإضافة مفهومها، ولكن تكون لازمة له، مثل العلم والقدره ونحوهما. وإلى إضافيّة محضة، وهي الَّتي يتعبر الاضافة في مفهومها ووجودها،بأن تكون نفس الإضافة، لا ما يعرضه الأضافة. وذلك،مثل العالميّة والقادريّة والخالقية ونحوها. واتّفقوا: على عينيّة القسمين الأوكين بالنسبة إلى ذاته، تعالى، وعلى زيادة التّالث عليها. لاستلزام زيادة الأوَّلين، لتركُّب الذَّات، وحصول جهة فقدانيَّة أو «معانية» لذاته القيّومة.تعالى شأنه. وأن يكون الشّئ الواحد من جهة واحدة فاعلاً وقابلاً ولأمر فارد. واستلزام عينيَّة الأخيرة أن يكون ذاته، تعالىَّ نسبة اعتباريَّة.

<sup>&#</sup>x27; - أى: «على الاحياج».

<sup>ً -</sup>أي: «قبل تحقق الحدوث».

ولكن، مبادى تلك الإضافات راجعة عند المحققين منهم إلى قيوميّته، تعالى، التي هى أيضاً، عين ذاته القيّومة، كما أنّ صفاتة السبيليّة راجعة إلى سبل الإمكان، الرّاجع إلى وجوب الوجود، من جهة أنّ سلب السلب موجب للإثبات. وهذه الصّفات، التي هي، من حيث مفاهيمها نفس الإضافة ، لاشك في أنّها لازمة لذاته القيوميّة، قديمة بقدمها لأنّ في عروضها عليها وحدوثها لها وعدم لزومها، قدح القاعده، القائلة بـ «أن الواحب الوجوب بالذّات واجب الوجود من جميع الجهات والحيثيّات »وبالجملة: عدم لزومها لها مستلزم لحصول جهة إمكانيّة لذاته، تعالى.

قوله: «وعند الإشراقيّين» الج۴/۶۸.

المراد من الأنوار القاهرةالعقول العرضية، المسمّاةبأرباب الأنواع عندهم،والمثل المعلّقة، الّتي هي من الموجودات المثالية. فإنّ العقول الطّوليّة،كلا الفريقين قائلون بها. والّذي اختص الحكماء الإشراقيّون، باقول به،هي الطبقة المتكافئة،من العقول العبّر عنها بالعقول المتكافئة،من العقول العبّر عنها بالعقول العشرة،بالجهات المشاهديّة والإشراقيّة والحبيّة ونحوها. وتلك الأنوار الجردة،مع الطّوليّة منها، من لوازم وجود الحقّ، تعالى،وهي باقيّة ببقائه،لابإبقائه، موجودة بوجوده،لابإيجاده، قديمة بعين قدمه، عندهم: وسيأتي شرح ذلك في مبحث فعل الله، تعالى.

قوله: «وعندالمشائلين منهم »الخ ۴/۶۸.

المراد بالصورالمرتسمة الصور القائمة بذاته المقدّسة الوجوبيّة، تعالى شأنه العزيز.

التى قيامها بها مناط علمه، التفصيليّ الكماليّ بالموجودات الخارجيّة، كلّها قبل الإيجاد المعبّرعنه بالعلم العنائيّ. وقيامها بذاته الحقّة إنّما هو بالقيام عنه، لافيه. وهي مناللّوازم الوجوديّة له، تعالى، عندالهققين منهم حاصلةبالفيض الأقدس. لكنّ المتأخّرين منهم، لعدم بلوغهم إلى مقاصد هؤلاء الكبراء، جعلو أعراضاً خياليّة، مرتمسة في ذاته المقدّسة، ومن الموجودات الذّهنيّة، لاالعينيّة. وقد أفصح صدر المتألمين عن مرامهم غاية الإفصاح، وأوصفحه نهاية الإيضاح، وسنرجع إليه فيه مبحث العلم، إن شأن الله تعالى.

## قوله: «وعند الأشاعرة» الخ ٥/٤٨.

فإنهم ذهبوا إلى زيادة الصفات الحقيقية، بكلا قسميها: من الحقيقية المحضة، والحقيقية ذات الإضافة، على ذاته الحقة الوجوبية، ووافقوا الحكماء في زيادة الإضافية المحضة، واختصوا بالقول بزيادة القسمين الأولين. ثمّ إن عدّ الأنوار القاهرة من لوازم ذات الأول، تعالى إنما يصح على ما ذهب إليه صدر المتألهين، قدّ في إثبات هذه القواهر. وأمّا على ما يظهر من ظاهر مذهب الإشراق، فهي موجوددات منفصلة عن وجود الحق، تعالى مباينة معه، كما صرّحوا به في زبرهم الفلسفية وعلى هذا، فلا يلائم ظاهر مذهبهم عدّ هذه من اللوازم لوجود

۱ - أي: «عن الفصيلي».

الحقّ، تعالى. ولوكان المراد من اللّوازم مطلق ما يتبع وجودالشّئ، ولاينكفّ عنه، ولو من جهة كونه الشّئ علّة تامّة له، فيكون عدّ العقول الطّوليّة، الّتى يقول بها المشّائون، ويثبتها الإشراقيّة أيضاً. من اللّوازم لذاته الحقّة الوجوبيّة أولى.

ولكن يمكن أن يكون جهة التخصيص: عدّهم هذه الأنوار القاهره من مراتب علمه التفصيلي السّابق على الإيجاد، بل حصر بعضهم العلم التفصيلي له، تعالى، السَّابق على إيجاد العالم، جذهالصُّور النُّوريَّة الجرَّدة، كما أنَّ المشَّائين حصروه في الصّور المرتسمه الإلهيّة، وكلماتهم قابلة للتّوجيه، يصّح أن يعدّ هذه من اللُّوازم الوجوديَّة لله.تعالى .أو أن تكون النَّكتة. في عدم عدَّ العقول الطُّوليَّة من اللُّوازم عند المشّائين ، كون الصّور المرتسمه المتّصله بذاته، المقدّسةالوجوبيّة عندهم، أولى، بأن تعدّ من اللّوازم من هذه الأنوار المرسلة،من جهة اتّصال وجودها بوجوده ،تعالى ، بل كونها من مراتب وجوده،ودرجات أسمائه وصفاته.ومن الصَّقع الرَّبوبيُّ والحضرة الإلهيَّة. كما أنَّ الإشراقيِّين. الَّذين عدُّوا القواهر من مراتب علمه، تعالى، يجب عليهم أن يجعلوها من مراتب وجوده،تعالى، ومتَّصلة بذاته، تعالى، لامنفصلة عنه، تعالى.و إن كان ظاهر كلماتهم،كما صرَّح به صدر متألهة الإسلام لايلائم ذلك.

وتعميم الأنوار القاهرة، بحيث تشمل العقول الطّوليّة أيضاً، ممكن. ولكن, بناءً عليه، يجب أن تجعل النّكة في تخصيص ذلك بالإشراقيّين، عدّهم هذه الأنوار الكليّة، المجرّدة من مراتب علم الحقّ، تعالى وحصرهم العلم التّفصيليّ في هذه الصّور

التوريّة، اللازم عليهم، بحسب ما التزموا به، أن يجعلوها من اللّوازم المتّصلة به، تعالى، دون المشّائين لأنهم جعلو الصّور المرتسمه مناط علمه التّفصليّ أو تكون النّكة ،أنّ ، مع عد الطّبقة المتكافئة من العقول من اللّوازم، يكون عدّ الطّبقة الطّوليّة، اللّي هي أنور وأقهر وأقرب منها إلى المبدء، تعالى، من لوازمه ، تالى، أولى وأحرى وأليق، فتدبّر!

قوله: «وعند المعتزلة الأحوال» الخ ٥/۶٨.

وهى الصّفات الإضافية، مثل العالميّة والقادريّة ونحوهما،الّتى جعلوها من الأحوال، أى واسطة بين الموجود والمعدوم وعرّفوا الحال: بأنها صفة للموجود، لا موجودة، ولا معدومة. وهذا مذهب فرقة من معتزلة المتكلّمين ، الّذين ذهبوا إلى ثبوت الواسطة بين الموجود والمعدوم، وجعلوا مثل العالميّة والقادريّة والخالقيّة ونحوها،من الصّفات الإضافيّة لله، تعالى، حالاً، وزائدة على ذاته المقدّسة، ومن لوازمه القديّة؛ وليس مذهباً لجميعهم.

قوله: «وعند الصّوفيّة الأعيان الثابتة »الخ ۶/۶۸.

المراد بالأعيان الثّابة الصّور العلميّة ،الحاصلة في مقام الواحديّة،ورؤية المفصّل مفصّلاً، وهي لوازم الأسماء والصّفات الإلهيّة عندهم. وهذه هي الّتي يعبر عنها بالمهيّات عند الحكماء.

وإنماستموها بالأعيان الثّابتة،من جهة كونها ذوات الموجودات، وحقايقها وأعيانها، وكونها غير موجودة بالوجود الخارجيّ ، أو ثابتة بثبوت ذاته، تعالى ، غير متبدئة، ولا متغيّرة أصلاً والفرق بين قولهم ، وبين مذهب القائلين بالصّور المرتسمة، أنَّ القائلين بالصّور يجعلونها أعراضاً، وموجودة بالوجود الذّهني، وهؤلا يجعلونها ثابتة، منفكّة عن الوجود مطلقاً، ونظير الثّابتات الأزليّة عند القائلين بثبوت المعدومات يجعلونها ثابتة في الخارج، وهؤلاء يجعلونها كذلك في الذّهن. ولكن هذا إنّما هو على ظاهر مذهبهم، وإلا فَهُم أجلّ شأناً من القول بذلك، وأمثاله من الترّهات والأباطيل. وبالجملة: هؤلاء أيضاً، يجعلون تلك الأعيان من لوازمه، تعالى، كباقى الفرق القائلين بثبوت لوازم لذته الحقة الوجوبيّة، فتدبّر!

### قوله: «لدلائل التّوحيد» الخ ٧/٤٨.

وأيضاً. أنّها من توابع الذات الوجوبيّة وصفاتها. وواجب الوجود بالذّات لايمكن أن يكون منالصّفات التّابعة، واللّوازم القائمة بالفير.

ثمّ أنّ هيهنا إشكالَين: أحدهما أنّ هذه الأمور، الّتي هي من لوازم ذاته الحقّه الوجوبيّة عند كلّ فرقة. لامجعولة، بلا مجعوليّة ذاته، تعالى، كما هوسأن كلّ لازم بالتّسبة إلى ملزومه. فإنّ الملزوم لوكان مجعولاً ومعلولاً لغير يكون لازمه أيضاً، كذلك لكن بالتّبع وبالعرض. ولوكان غير مجعول كان لازمه لا مجعولاً، بلا مجعوليّة الملزوم. فإذن لما كان ذاته، تعالى، واجبة غير مجعولة، تكون لوازمها أيضاً غير مجعولة،بلا مجعوليّتها فلا يمكن جعلها نقضاً لما ذهبوا إليه ، من أنّ علّة حاجة المعاليل هو الحدوث ، دون الإمكان لأنّ كلامهم في المعاليل الجمعولة، دون اللوازم

الغير المجمولة.

والتّانى، أنّ القائلين بثبوت اللّوازم لذاته الحقّه الوجوبيّة، أكثرهم قائلون بأنّ علّه الحاجة إلى العلّة إنّما هوالإمكان، دون الحدوث، فلعلّ ذهابهم إلى إثباتها مبنى على هذا الأصل فلايكون ذهابهم إلى إثباتهم دليلاً على بطلان مذهب الحصم، كما لايخفى. وأيضاً، هذه الأمور، منالصّفات عندالقائلين بها، لامن الأفعال. وأيضاً، لازم المهيّة، كما صرّح به سابقاً اعتبارىّ. والكلام في الأمور المتأصّلة الخارجيّة.فتأمّل!

والجواب، عن الإشكال الأول والأخير، ما أفاده ، قدّه، من أنّ القمصود من هذا الكلام: أنّ عدم سبق العدم لا يمنع الاستناد . وبالجملة: هذا الكلام للتأنيس ورفع الاستبعاد، وتدليس لوفرض أنّه دليل على إبطال مذهبهم، وبرهان على إثبات مانذهب إليه. وعن الإشكال الثّاني، أنّ بعض القائلين بإثبات اللّوازم، من الذّاهبين إلى أنّ علّة الحاجة هوالحدوث، دون الإمكان. وهذا المقدار يكفينا في إزالة الاستبعاد، وتأنيس الأذهان الآبية عن قبول الحق الصريح ، والمذهب الصّحيح،والرائي الفحل الجزل الكامل.

قوله: «ومقصودنا »الخ ۹/۶۸.

إن قلت: استناد اللازم إلى الملزوم ليس بأن يتخلَّل جعل بينهما، لمنافاة

١ -أى: «اثبات هذه اللوازم».

<sup>&</sup>quot; - أي: «هي من الذاهبين...».

للملازمة بينهما، بل مرجعه إلى مجرد التّبعيّة فيالوجود. ومرادالقائلين بكون علّة الحاجة هو الحدوث، كونه علّة أو شرطاً، لكون الشّئ موجوداً ومجولاً يجعل العلّة وإيجادها، لافي مجرّد التّبعيّة في الوجود، فكيف يكون هذا دليلاً على بطلان ماذهبوا إليه؟

قلت: لاشك، أنّ لوازم وجودالواجب ليست قديمة بالذّات، لقيام الدّليل على التوحيد، ولائه ممّا يسلّمه الخصم أيضاً. وإذا لم تكن واجبة الوجود، فتكون محتاجة في وجودها إلى الملزوم، ومُستندة إليه. وهذا المقدار يكفينا في إبطال مذهب الخصم، وإثبات أنّ الاستناد إلى العلّة ليس مشروطاً بسبق العدم وليس الكلام في كيفيّة الاستناد.

وأنّه بتخلّل الجعل. أو من دون تخلّله. فإنّ علّة ذهاب الخصم إلى جعل الحدوث علّة أوشرطاً.توهّم امتناع استنادالشّئ إلى العلّة من دو سبق العدم. وهذا المقدار ممّا يكفى فى رفع هذا التّوهمّ، فتدبّر!

قوله: «ومنها امتناع الشرط»الخ١١/٤٨.

أقول: هذا دليل على عدم شرطة الحدوث. ويستفاد منه عدم كونه علّة مستقلّة، أو جزء منها بطريق الأولويّة. حيث أنّ أثر الشّئ لايمكن أن يكون مبايناً له ومعانداً لشئ اذا لم يجز أن يكون شرطاً له. فكيف يمكن أن يكون علّة أوجزء علّة له؟ مع أنّ وجودب وجود الملائمة بين العلّة وجزئها،مع المعلول، آكد من

۱ – أي:«عدم كون الحدوث».

التترط معالمشروط.

فإن قلت: لعل مراد القائلين بالاشتراط، أنّ الشّئ إن لم يكن مسبوقاً بالعدم الزّمانيّ، أو الّدهريّ يكون موجوداً. والوجود ملاك الضّرورة ومناط الفناء عن العلّة، فلايكن أن يكون مستنداً إلى العلّة. بخلاف ما إذا كان معدوماً، فإنّه لفقده الوجود محتاج إلى علّة موجودة له فالمقوصد بالاشتراط اشتراط فقدالضّرورة الحاصلة بالوجود. لا اشتراط نفس العدم، من حيث هو عدم.

قلت: الآن حصحص الحق، وذهب الباطل، «إنَّ البَّاطِلَ كَانَ زَهُوقاً». اوجفاء. حيث أذعنت بأن مناط الحاجة هوالفقر الإمكان، كما أن مناط الغناء هو الضرورة والوجوب. والشئ إذا كان بحسب ذاته ممكناً محتاجاً إلى العلّة، فالوجود الحاصل له، من أيجاد العلّة وإفاضتها، لايكون منافياً للضرورة الحاصلة له من العلّة. ولذا قالوا: أنّ نسبة الإمكان إلى الوجوب نسبة النقص إلى الكمال. وأيضاً، كما أنّ الشئ عندالوجود متصف بضرورة الوجود، كذلك عند العدم متصف بضرورة العدم. فلو كان الأول عن الاحتياج إلى العلّة، فكذلك التّانى يكون مانعاً عنه أيضاً، فرجع الأمر بالآخرة إلى أنّ ما هو سبب للاحتياج كون الشئ ربطى التّجوهر، فاقرة المهيّة والذّات، المعبّر عنه بالإمكان، فتدبّر!

قوله: «لأنّ المعاند» الخ ١٤/٤٨.

أى: الوجود يجب أن يكون مقارناً لتأثير الفاعل،مقارنة الأثرللتّأثر. وأيضاً

۱ - الاسراء(۱۷)،۸۱،

الإيجاد عينالوجود ذاتاً. وغيره اعتباراً. العدم معاند للوجود لايجتمع معه فيكو معانداً لتأثير الفاعل. الّذي يجب أن يكون الوجود. مقارناً له. ومجتماً معه.

قوله: «بيانه أنَّ الحوادث»الخ١٤/۶٨.

إن قلت: هذا مصادرة مع المطلوب الأول. حيث أنّ احتياج الشّئ، حال البقاء. إلى العلّة مبنىً على كون علّة الحاجة هو الإمكان، دون الحدوث. والقائلون بأن علّة الحاجةهوالحدوث لايقولون باحتياج الحواث، حال البقاء، إلى العلّة، حتّى يكون هذا رداً عليهم.

قلت: القائلون بشرطية الحدوث ليسوا بتفقين على عدم احياج الشئ، حال البقاء. إلى العلّة، سيّما القائلين البقاء. إلى العلّة، سيّما القائلين بدخليّة الإمكان في الحاجة إلى العلّة أيضاً فهذا يكفى في الزامهم بكون العلّة هوالإمكان دون الحدوث. لأنّ البقاء، كما أفاده، قدّه، مقابل الحدوث. فهو لايمكن أن يكون دخيلاً في الاحتياج إلى العلّة، حال البقاء أصلاً. وأيضاً. احتياج الشئ إلى العلّة حال البقاء ضرورى لاريب فيه أصلاً. والمقصود من هذا الديل إثبات الحق القراح، لاصرف إسكات الخصم، حتى يقدح هذا في أرغامهم فإنّ فيما أقيم من الأدلة، مما مرّ أو سيجئ الإشارة إليها، غنى وكفاية لإرغام أنوفهم، فتدبّر!

قوله: «ليس الحدوث علَّمْ »الخ ٢/۶٩.

لما ثبت من الأدلّة الماضية عدم استقلال الحدوث فى العلّيه، أراد إثبات عدم دخالة فى الاحتياج أصلاً ورأساً، فقال: «ليس.. »وهذه الأقوال الثلية للمتكلّمين،

وقدذكروا في الكتب المبسوطة نكتة دقيقةلاختلافهم في القول،وتغايرهم في المذهب والمسلك، تركناهاللاختصار.

قوله:«يق الشَّى قرّر»الخ ١٠/۶٩.

أى: قرر بحسب التقرر الماهوى قنظر العقل، وفي الوجود الذهني حيث أن العقل يتصور مهية الممكن ويضعها أولاً ثمّ يضع إمكانها ويصدق بثبوته لها. فيحكم العقل بتصور مهية الممكن، ويضعها أولاً، ثمّ يضع إمكانها ويصدق بثبوته لها. فيحكم باحتياجها إلى العلّة من جهة إمكانها. ثمّ يطلب لها علّة، تكون علّة لوجوبها ووجودها. فيحكم بإيجاب العلّة لها من جهة القاعدة المقررة، أن الشئ مالم يجب لم يوجد، ثم يحكم بوجوبها بسبب الإيجاب. وبعد ذلك يحكم بايجاد العلّة لها، وبعد ذلك يحكم بايجاد العلّة لها، وبعد ذلك يحكم بايجاد العلّة لها، وبعد ذلك عقيب ذلك الإيجاب.

قوله: «مع أنه لم يقصده الخصم» الخ ٣/٧٠.

وذلك، لأنه، اشترط سبق العدم على وجود الحادث. والعدم البدلّى ليس بسابق على ذلك الوجود، لأنه العدم الّذى يكون فى مرتبة ذلك الوجود، وبديلاً ونقيضاً له، لاالعدم السّابق عليه، كما سيصرّح به. وبعبارةأخرى العدم البدلى عبارة عن العدم،الّذى يكون الشّئ باعتبار مهيّة، من حيث هى هى، قابلاً للاتصاف به بالوجود، وباتّصافه بكلّ واحد منهما يرتفع الآخر. وهذا بخلاف العدم السّابق، فإنّه ليس باعتبار لحاظ مهيّة الشّئ، بل باعتبار حاله فى نفس الأمر والواقع.

قوله:«مع قطعالنّظر عن كونها مظهراً»الخ ۴/۷٠.

أى: مع قطع النظر عن كون المهيّة مظهراً للفيض المقدّس، النفس الرّحماني، وتنوّرها بنور الوجود،أو مع قطع النظر عن كونها مظهراً للتّجلى الأسمائي، ومجلاة لاسم منالأسماء الالهيّةالقيوميّة. إذ هي جذا النظر متوّرة بنورالله، النّافذ في أقطار السّموات والأرضين، مستظلّة بظلّمهالممدود،الظّليل القام لظلمة ليل العدم الأليل. قوله: «ولو في زمان تنوّرها بالوجود »الخ ٥/٧٠.

أى: هذا عدم النتى في الحقيقة، لكن مع قطع النّظر عن مظهريّته للتّجلّى الالهّى،ولو كان قطع النّظر عنذلك في زمان تنوّره بنور الوجود،بعنى أنّه، لامنافاة بين تنوّره بنورالوجود،وقطع النّظر عن تنوّره ووجوده، والحكم بقابليّة للأنّصاف بالعدم مع قطع النّظر عن ذلك التّنوّر.إذ مرجعه إلى عم الاعتبار، لا اعتبار العدم.

قوله:«نقيض الواحد واحد»الخ ٨/٧٠.

أقول:لمامرّ سابقاً من أنّه ،على تقدير التّعدد يلزم ارتفاع التّقيضين. فراجع.

## فى بَعضِ أحكامِ الوجُوبِ الغَيْرِيّ

قوله:«لايوجد الشَّئ بأوْلُويَّة»الخ ١٠/٧٠

أقسام الأولويَّة، بحسب الاحتمال العقليَّ.أربعة : لأنها إمَّا ذاتيَّة، أو غيريَّة، وكلُّ واحدة منها، إمَّا كافيَّة في الوجود، أوغير كافيةفيه.وأمَّا احتمال اجتماع الذَّاتيَّة معالغيريَّة، والكافية مع غيرالكافية، وإن كان معه تصير ثمانية، فهو احتمال بدويّ. يرتفع بأذني التفات فلايقدح فيالحصر. كما في جميع التّقسيمات. وذلك لأنَّ اجتماع الذَّاتيُّ مع الغيريّ مثل اجتماع الإمكان الذَّاتيُّ مع الغيريّ الّذي قد مرّ عدم إمكانه وأيضاً أثه.إن كانت أولويّة واحدة.يلزم من ذاك الفرض اجتماع علَّتين على معلول واحد، وإن كانت غير أولويّة واحدة،فهو مع كونه غير متصّور خلاف الفرض، سيّما فيالكافية منهما. فإنّه مثل اجتماع الوجوب الذَّاتيّ مع الغيريّ. وأمّا الغير الكافة منهما أوالكافيّة من إحديهما.وغير الكافية من الأخرى، فهو أيضاً غير متصوّر. إن كانت واحدة. وإن كانت متعدّة.لم يكن من مورد الفرض. الّذي هواجتماع الذَّاتيُّ معالغيريّ، مع أنَّ وجه الاستحالة فيالجميع واحد.كما سنشعر إليه.

قوله: «ومالم تدخل في دار الوجود بالعرض» الخ ١٧/٧٠.

أقول: هذا، على مذاق القائلين بأصالة الوجود، ظهار، وأمّا على مذاق القائلين بأصالة المهيّة، فهى وإن كانت متقدّمة على وجودها بالتّجوهر، ولكنّها أيضاً، في حال الوجود الذّهنيّ، لامن حيث كونها في حال العدم. فإنها في هذه الحالة، على غير مذهب القائلين بثبوت المعدومات، لاتكون شيئا مذكوراً. وأيضاً القائلون بأصالتها، إنّما يقولون بأصالة المهيّة المنتسبة إلى الجاعل، لا المهيّة من حيث هي هي، التي هي من هذه الحيثيّة ليست إلّا هي. إذ قد مرّ أنها اعتباريّة عند الجميع فهي مع قطع النّظر عن الانتساب ليست بشئ، حتى يمكن أن تقضى الأولويّة، كافية كانت أو غير كافية مع أنّ اقتضائها الأولويّة الوجود فرع مجانستها مع الوجود. إذالتسّئ لايقتضى مالا يجانسه وبياينه: «قُلْ كلَّ يَعمَلُ عَلَى شَاكَلَته» أن فتأمّل!

قوله:«حتّی أنّه لم تصدق»الخ ۱/۷۱.

لأثها، قبل الوجود مطلقاً. ليست بشئ، حتّى تصدق على نفسها . لأنّ ثبوت شئ لشئ فرع ثبوت المثبت له. وإذلاثبوت لها. فكيف تصدق على نفسها؟ قوله:«وذاتها وذاتيّها»الخ ١/٧١.

جواب لسؤال مقدّر، وهو أنكم اعرفتهم فيما سبق، سبّما مقام عدّ المراتب، بأن تقرّر مهيّة الشّئ، وإمكانها وحاجتها متقدّمةعلى وجودها، وقلتم الشّئ قرّر،فأمكن الخ، فكيف تقولون هنا، أنّها قبل وجودها لم تكن شيئاً.من الأشياء؟

۱ -الاسراء (۱۷)، ۸۴

فإنَّ هذا في حكم نفى تقدَّمها على وجودها، وهذا تناقض فيالقول وتمجمع في الكلام.

والجواب: أنّ ماقلنا: من تقدّم هذه الأمور على الوجود، لم يكن باعتبار وجودها الخارجيّ. ولم يكن مقصودنا من هذا التّقدّم بالعليّة، والذّات، والزّمان، والشّرف، والرّتبة، حتى يتصورها ذات بدون الوجود، ويتصورتقدّمها على الوجود، بل كان باعتبار وجودها في الذّهن: حيث أنّالذّهن دار المهيّات، ومن جهة عدم إمكان حصول الحقايق الوجوديّة في الذّهن، بحقايقها، بخلاف المهيّات. وتقدّمها أيضاً على رتبة وجودها، بالمعنى والمفهوم، أي: من حيث لحاظ الذّهن عند جعلة المهيّة موصوفة والوجود صفة لها، لا بالوجود والحقيقة.

فإن قلت: ما أفادةالمصنّف فى المقام مخالف لما بيّنه فى مبحث التقدّم، حيث صرّح بأنَّ تقدّم المهيّة على الوجود بالتجوهر، إنّما هو على مذائق القائلين بأصالتها، وأمّا على مذهب القائلين بأصالة الوجود، فهو مقدّم عليها بالحقيقة، كما هو مذهب صدر المتأهّلين ،قدّه. مع إنّه لم يذكر التقدم بالمعنى فى هذا المبحث، فى قبال سائر أقسام التّقدّم، ولم يعدّه قسماً آخر، حتى يرفع الخلاف من البين.

قلت: الظّاهر أنّ مرادة هذا التقدم هنا، هو التقدم هنا، هوالتقدم بالتجوهر. لكنّ الفرق بين القولين هو أنّ القائلين بأصالة المهيّة يقولون بتقدّمها علىالوجود فى نفس الأمر وهو، قدّه،قال بهذا،من حيث لحاظ الذّهن ومن حيث نظره. من جهة جعله المهيّة موصوفة بالوجود، وهو صفة لها. وكونها من هذا الحيث ــ مع لوازمها الَّتى تلزمها،مع قطع النَّظر عن الوجود\_مقدَّمة عليه،لافى الواقع ونفس الأمر.

ويكن أن يكون مراده من هذا التقدّم، لا ما هو من أقسام التقدّمات المعروفة بل التقدم بلحاظ صرف المهفوم، أى: من حيث النسبة الحاصلة من قياس مفهوم كلّ واحد، من المهيّة والإمكان والاحياج ، إلى مفهوم الوجود. فإنّ في هذه النسبة حيث يجد الذهن الاحتياج فرع الإمكان، ويجد الإمكان التساوى أو اللااقتضاء ــ النسبة إلى الوجود والعدم، فيحكم بتقدّمها على الوجود والعدم، ذهناً ولحاظاً. لا ملحوضاً وواقعاً.

فإن قلت: إذا لم يكن هذا التقدم، بحسب الواقع ونفس الأمر، فكيف حكم سابقاً من جهة بامتناع عليّة الحدوث للحاجة؟ فإنّ امتناع ذلك، واقعاًوفى نفس الأمر،مبنّى على التقدّم النّفس الأمرى، لا الحاصل بصرف الاعتبار واللّحاظ، كما لا يخفى.

قلت: ليس المراد، أنَّ هذا التقدَّم بصرف الاعتبار واللَّحاظ الغير المطابق للواقع، لأنَّ هذا اللَّخاظ أيضاً مرتبة من مراتب الواقع، بل المراد،أله ليس في حاق الواقع، مع قطع التظر عن المعنى والمفهوم، بلحاظ الوجود والحقيقة. فإنَّ هذا الاعتبار أيضاً من مراتب نفس الأمر،كما سيشير إليه، فيما سيأتى بقوله: «قلت هذا السبق اللَّحوق» الخ.

قوله:«كذا تتفى... الأولويّة»الخ ۴/۷۱.

أقول: وهذا وجه آخر، وهو أنَّ إعطاء الأولويَّة، إن كان من قبل العلَّة

الواجبة، يلزم انقلاب وجوبه إلى الأولوية التي هي في معنى الإمكان. لأنّ الشئ لا لا يكن أن يقتضى ما لايشاكله ولا يجانسه. وأيضاً الأولوية، لمّا كانت في معنى الإمكان، من جهة بقاء التسوية معها لأجل عدم كفايتها لطرد العدم، فيجب أن تكون موجودة في العلّة الواجبة، حتى تتمكّن من إعطائها. وأيضاً لمّا كان المفروض أنّ الممكن من ذاته يتساوى نسبته إلى الطرفين فإ يجاد أحدهما بدون جعل الآخر ممتنعاً، غير موافق لسنّة الحكمة التّامة القائمة. مع أنّ حيثيّة الوجود، والا يجاد عين حيثيّة الوجوب والضرورة، فكيف يمكن أن يكون بالغا إلى حدّ الأولويّة، الغير الوجوبيّة؟

وأمّا ما أفاده، قدّ ، في الحاشية من لزوم أن لايكون الصّادر الأول العقل الأول، بل أولويّة، الصّادرة من المبدء، على تقدير الأولويّة الغيريّة، فغير تامّ عند أهل التّحقيق، لأنه مثل الوجوب بالغير تابع لمجعل وجود العقل وقوله: «أنّ الوجوب بالغير راجع إلى عين ذات الفاعل»، غير مسلّم، من حيث نسبة الوجوب إلى المعلول. فإن للوجوب نسبتين: إحديهما، من حيث إضافته إلى العلّة الموجبة، وهو من هذه الجهة عين ذات الفاعل، والأخرى من جهة صيرورة الشّئ بالعلّة ممتنع العدم، لازم التّحقّق، وهو من هذه الجهة عين وجود المعلول، وصفة له.

<sup>&#</sup>x27; - «وجوبها»، خ ل.

<sup>&#</sup>x27; «لانها»خ ل.

<sup>&</sup>quot; -«تابعة»خ ل.

فلايمكن أن يكون عين العلَّة، وذلك كما في الأيجاب بعنيه،كما تحقَّق في محلَّه، فتدبّر!

قوله: «كلاهمامتساويان» الخ ٧/٧١.

أى: متساويان، من حيث جواز وقوع الطّرف الآخر معمها، و بقاء التّسوية وَإمكان السّوال بــ«لم»بحاله.

فإن قلت: لمّا كان علّة السّؤال بـ«لِمَ»بطلان التّرجيح بلا مرحّج، وهذا تمّا يقطع مع التّرجيح الأولويّة،ولو غير بالغة إلى حدّ الوجوب، فلايبقى السوّال،بـ «لمّ» معها بحاله.

قلت: لمّا كان مع تحقّق هذا الترجيح ،الطّرف الآخر جائز الوقوع الملازم لجواز ترجيحه، فكان وجوده كعدمه، فلايقطع به السّؤال يبقى معه التّساوى ، كما لايخفى. مع أنّ فيه جواز ترجيح المرجوح على الرّاجح، الّذى هو في البطلان مثل الأوّل بل أولى منه بالبطلان والفساد.

قوله:«ثمّ هذا وجوب»الخ ۱۰/۷۱.

المقصود من هذا الكلام، وذكر الوجوب اللاحق فى المقام، تفريع قوله: «فبالضرورتين» الخ عليه،أو ما أشرنا إليه، من أنّ حيث الوجود عين حيثية الوجوب، فكيف يمكن أن يتحقّق بالأولويّة الغير الكافيّة؟ مع أنه،أيضاً من أقسام الضرورة والوجوب، يجب أن يذكر فى مبحث الجهات التّلث، لم يذكرة سابقاً و أخر ذكره هنا، لنّكتة التي أشير إليها.

قوله: «ونسبة الوجوب» الخ ١/٧٢.

لوكان المراد بالإمكان الذّاتى فالمقصود من هذا الكلام ما أفاده، قدّه. ويمكن أن يكون المراد عدم توهم البينونة العزليّة بين المكن الذّاتى والواجب،و عدم جواز استناده إليه، تعالى، من جهة عدم المشاكلة بينالواجب والممكن مع لزوم المناسبة بين العلّة والمعلول، «قُلْ كُلُّ يَعمَلُ علَى شَاكِلته» أوإثبات التوحيد المناصى بل أخص الخواصى لوكان المراد من الامكان المكان الفقرى: «ياأيُّها النَّاسُ أنتُمُ الفُقَراءُ »الآية، فتدبرً!

قوله: «كالمادة » الخ ٧/٧٢.

لأنّ الامكان الذاتيّ صرف اللا اقتضاء، الذي لايباين ولايناكر الاقتضاء ونسبة إليه نسبة المادة والقوة إلى الصورة، و الفعليّة. حيث أنّ كلّ ممكن قابل للاتصاف بالوجوب، كقابليّة اتصافه المادة بالصورة، من جهة إمكانه. والقابليّة شأن المادة، كما أنّ طرد القوّة والفقدان شأن الصورة، لكن لمّا كانت المادة الصوره من اجزاء الجسم، ومن الموجودات العينيّة، والامكان والوجوب، باعتبار مفهوماً، من الأمور الاعتباريّة، جعلهما كالمادة بالنسبة إلى الصورة، حيث أنّة فإن في الوجوب، ومتّحد معه، كاتّحاد اللا متحصل مع المتحصل ، واللاشئ مع الشّئ، والمكس مع الماكس: «ألمّ تر والكي ربّك كيف مَدً الظّلَ» ولكن لمّا كانت المادة

۱ -الاسراء(۱۷)، ۸۴

۲ -الفرقان(۲۵)۴۵.

القوة المتوفّرة، التى هى أصل القوى، والصّورة الفعليّات الفتقيّة الصّورة المصطلحة الفعليّة الرّتقيّة التى هى أصل الفعليّة الرّتقيّة التّق هى أصل الفعليّات وعامها، والامكانات الفقريّة الأشّعة الظليّة المنعكسة من الهباء المنثور والفيض المقدّس، الذى هو بمنزلة المادّة بالنّسبة إليها، وبالنّسبة إلى الوجوب المطلق باعتبارين مختلفين، فلذلك جعلهما كالصورة والمادة.

## في الإمكان الاستعدى

قوله: «غير الإمكان الوقوعيّ »الخ ١٥/٧٢.

أقول:قد مر أن للإمكان معان سبعة: الخاص، والأخص، والعام والاستقبالى والوقوعي بالمعنى الأعم، والأخص، والفقري. الامكان الذّاتي المصطلح هوالإمكان الخاص. وقد مر تعريف الأربعة الأولى. وتفسير الخامس ما أفاده بقوله: «والمفسر» الخ،وهوأخص من الإمكان الذّاتي لأن عدم العقل الأول ممكن، بالامكان الذّاتي، غير ممكن، بالامكانى الوقوعي. إذيلزم من فرض وقوعه عال وهو عدم الواجب، تعالى. ولكن في استلزام الممكن بالذّات للمتنع بالذّات إشكال، ذكر في محلّه. ولكن وجوده أووجود ساير الجردات، ممكن بالامكان ذكر في محلّه. ولكن وجوده أووجود ساير الجردات، ممكن بالامكان عون عليم الوقوعي، إذلا يلزم من فرض وقوعها محال. وكونها لازم الوقوع، بالتظر إلى كون عليها الواجب بالذّات، لاينافي إمكانها بهذا المعنى، إذا الامكان لاينافي الوقوع. والسّادس، هو الامكان الاستعدائ المختص بالماديّات، بالمعنى الأعم من الموجود والسّادس، هو الامكان الاستعدائ المختص بالماديّات، بالمعنى الأعم من الموجود

<sup>&#</sup>x27; -أى:«وقوع عدم العقل».

<sup>ً -</sup>أى:«لكن وجود العقل».

 <sup>&</sup>quot;-«المستفاد من كلام المحقق الطوسي، قده، اتحادللاستعداى مع الذاتي».

ف الموضوع والمادة \_ بالمعنى الخاص المقابل للموضوع \_ ومن المتعلق للتفوس
 المجردة. وذلك لبرائة المجردات المرسلة الكلية عن القوة والامكان استعدادى.

قوله: «للمادّة » الخ ٣/٧٣.

المرادبها المادّةبالمعنى الأعمّ من مقابل الموضوع، أى: محلّ الصّور النّوعيّة. وموضوع العرض، ومتعلّق النّفس.

قوله:«فلعلّ المراد به التّنظير» الخ١٠/٧٣.

أقول: ما أفاده صدرالمتألهين ، قدّه مبنى على اتّحاد العرض مع الموضوع،وأن مادّة الشيئ من جهة كونها مادّة بالذّات، نفس القوّة والاستعداد. لاشئ له القوّة والاستعداد وكونه شيئاً من جهة أخرى، لايكون هو بها قوة وشأنيّة، سيمًا على التركيب الاتّحاديّ بين المادة والصّورة. فموضوع الاستعداد، من جهة كونه مادّة، نفس القوّةوالاستعداد، لاشئ له القوّة والاستعداد، وإلا لكانت آبية عنالقوّة والاستعداد إذلم يكن مادّة بالذّات للشي المستعدّ له، فتدبّر!

قوله:«لأنَّ الهيولى الَّتي هي»الخ١٧/٧٣.

أقول: هذا على مذاق المشائين،القائلين بالجهات السّت للعقول، التّي با تصير واسطة في إفادة مادونها صدروه عن المبدء فإنّهم، لمّا اتّفقوا على أنّ

<sup>· --</sup>بالاصل: «... مادة بالذَّات له نفس القوة والاستعداد له لا شئ له القوة والاستعداد».

ا - طكان آيياً»، خ ل.

۲ - أي: «بالجهات الست».

الواحد الحق لايصدر عنه إلا الواحد، جلعوا بسبب هذه القاعدة المسلّمة الصادر من المبدء أوّلًا هو وجود العقل الأوّل ،أو مهيّته على الخلاف، ولكن وضعوا له جهات ستّ هي: جهة الوجود،والوجوب،والامكان، والمهيّة، وتعقّل المبدء،تعالى وتعقّل الذَّات، وذهبوا إلى أنّه، بسبب الجهة الأشرف يصير واسطة لصدور عقل آخر،وبالجهة الأخسّ، واسطةالافادة الفلك بنفسه وبدنه حتىّ تنتهي إلى الفلك التَّاسِع ، الذيّ هو فلك القمر،والعقل العاشر الَّذي هو واسطة في إفاضة الصّور،والنّفوس على المادّة هو فلك القمر ، والعقل العاشر الّذي هو واسطة في إفاضة الصّور ، والنَّفوس على المادة و الأبدان. وجعلوه، بجهاته السّت، واسطة لافاضة هيولي عالم العناصر، وصورتة الجسميّة، والصّور التّوعيّة للعناصر الأربعة، ولَّما لم تكن هذه الجهات وافيةلصدور كثرة النَّفوس والصُّور، جعلوا وساطتها في إفاضتها، بسبب الجهات الاستعداديّة، الحاصلة للهيولي بسب الحركات الفلكيّة، والصّور السابقة. ولكن ذهبوا إلى أنّ صدور الهيولي بسبه، إنّما هو من الجهة الأخسّ، وهو إمكانه ومهيّته. وهذا هو مراده، قدّه، بقوله: «إنّما نشأت»الخر. ولكن على طريق الاشراقيين منهم، لا اعتبار بهذه الجهات الاعتباريّة في الوساطة الايجادية. بل الدّخليل فيها عندهم الجهات الاشراقيّة، والشَّهو ديَّة، والحبيَّة، والقهريَّة، والذَّليَّة، ونحو ها، للعقول الطُّوليَّة، والعرضيَّة، على ماسيجي شرحها، وكيفيَّة انبعاث الكثرة عنها في محلَّه.ولكنَّهم أيضاً يجعلون صدور

<sup>&#</sup>x27; - بالاصل: «... الاالواحد وجعلوا....».

المادة مستنداً إلى الجهات الخسيسة للعقول، التي مبدئها وأصلها، هو إمكاناتها الذّاتيّة. فيصح أيضاً أن يقال أنّ صدور الهيولى ونشوها على مذاقهم أيضاً بسبب الامكان إلا أنّه ، يجب أن يفسّر العقل الفقال حينئذ، بما يعمّ العقل العاشر الطّولّى، والعقل العرضى الذي يدبّر عالم العناصر ومُفَوَّضٌ إليه، كد خدائية حضرة التاسوت. قوله: «والتّعين ناش »الح ۴/۷۴.

إن قلت: هذا يخاف ماورث عنهم، من أنّ العطيّات على حسب القابليّات. وماورد من استواء الحقّ بالنّسبة إلى كلّ شئ. فإنّه، عليه كيف يمكن استناد التّمين إلى الفاعل، مع أنّه مستوى النّسبةإلى طرفى المعلول؟

قلت:قد مرّمنّا القابل أيضاً من فيضه الأقدس، وأنّ استواء نسبة، من حيث القدرة إلى الطّرفين. لاينافي اقتضاء جوده التّام، ورحمة الواسعة لفلتي ظلمة العدم بنور الوجود، وتعيّنه لطرف الوجود والنّور، من جهةمشاكلة لذاته المقدّسة، فتأمّل! قوله: «سؤغ أنّ يزول»الخ ۵/۷۴.

إنّما عبّر بالسّوغ، الّذى هو بمعنى الجواز. مع وجوب طرد القوّة بطريان الفعليّة لجواز أن لايجعل المستعدّ له لعارض، ومانع، فتدبّر!

قوله: «والسّادس أنَّ فيه »الخ ١١/٧۴.

أقول: بل على الحركة الجوهريّة فيه الاشتداد، دون الّذواتي، فتدبّر.

<sup>&#</sup>x27; - أي، «الجهات الخسيسة التي».

## فى القدَم والحُدُوث

قوله:«في القدم والحدوث»الخ١٤/٧۴.

أقول: هذه الفريدة بمنزلة الاحوال، فى السّلوك العلميّ. وهى من مهمّات مسائل الحكمة النظريّة، إذبها يعرف كيفيّة تقدّم الحقّ على العالم، وسريان الحدوث الزّوال فى شراشر العالم، وذرّاتها، كما سنبيّنه.

قوله، قدة «تريد في العبارة »الخ ١٧/٧۴-١/٧٥.

أقول: المستفاد من كلام المحقّق اللاهيجيّ. أنَّ المسبوقيّة بالغير أعمّ من المسبوقيّة بالعدم، من جهة أنَّ المتبادر من العدم الغير المجامع.

قوله: «فيه إشارة إلى أنَّ التَّعريف» الخ٣/٧٥.

أقول: مراده، قدّه، أنَّ مفاهيم هذه الامور بديهيّة غير محتاجة إلى التعريف الحقيقيّ، من جهة أنها كيفيّات طارية على الوجود، وذات تأسَّ به في البداهة. أو من جهة أنّ مداليلها أمور اصطلاحيّة، لاحقايق عينينّة لها، حتى تكون لها تعاريف حقيقيّة غير ما يذكر لها في عرف أهل النّظر، فتأملّ! والمقصود من هذا الكلام دفع مايقال: أنّ المسبوقيّة المأخوذة في تعريف الحدوث، وعدمها تعريف القدم: إمّا أخفى منهما وإمّا يؤخذان في تعريفها، وهذا كما يخلّ بالتّعريف. فأجاب بأنّ

التّعريف المذكور اسمى"، لا حقيقيّ، حتىّ يضرّه ما ذكر من المحذور، فتدبّر! قوله:«كما قال الشّيخ الممكن»الخ١٢/٧٥–١٣.

أقول: ليس مراد رئيس الحكماء، قدّه، من هذا الكلا، أنّ المكن يقتضى من ذاته اللّيسيّة والعدم، حتى يقال: أنّ هذا شأن الممتنع، على مذاق المشهور. فإنّه لو اقتضى ذات الممكن العدم، قد تقرّر، أنّ مابالذّات لايزول إلّا بزوال الذّات، فلايمكن أن يتنّور بنور الوجود بسبب العلّة. بل المراد من هذا الكلام: أنّ هوهو، بموجود، وعدم الوجود هو اللّيسيّة والعدم، فهو بحسب ذاته مقتضٍ للااقتضاء الذي لازمه اللّيسيّة والعدم، كما صرّح به المحقّق الطوسى، وصدر المتألّهين، قدّهما.

قوله: «كالطّبع » الخ ١٥/٧٥.

الحدوث المسمّى بالحدوث الجوهرى والذّاتى ، ثمّا أبداء صدر المتألّهين، قدّه فإنّ الحدوث الزّمانيّات، فإنّ الحدوث الزّمانيّات، والذّاتى، على حدوث الزّمان. وقد أطلق الحكماء على كليهما الزّمانى، وجعلوالزّمانى أعمّ من أن يكون زمانيّابذاته، أو بسبب كونه فى الزّمان أو طرفه على وجه الانطباق أو لا على وجه الانطباق.

ولكن، كلا الفريقَين، لمّا كانا من المنكرين للحركة الجوهريّة،جعلوا الحدوث الزّمانيّ للزّمان، بالذّات،ولما يقع فيه أو في طرفه، بالعرض . وزعموا. أنّ جواهر

۱ - «المتكلمين» خ ل.

۲ - أى: «طرف الزمان».

الأجسام العنصريّة ثابتة ،وصفاتها متجدّ دة،وأنها بسبب سبق وجودها بالعدم «الغير الجامع،»ومن جهة تجدّد صفاتها وتغيّر عوارضها، متّصفة بالحدوث الزّمانيّ بالعرض وإن كانت، من حيث ثبات ذواتها غير متّصفة به.وأمّا الأفلاك، فزعمو أنّها لتقدّمها على الزّمان، من جهة حدوثه من حركتها عندهم،غير مسبوقة بالزّمان والمدّة أصلاً.

وصدرمتاآلهة الحكماء، قدّه ، حيث أثبت بالبرهان النّير العرشي تحقّق الحركة والسّيلان في ذوات الاجسام مطلقاً،من الفلكيّات والعنصريّات بأجمها ، جعل كلّها حادثة بالحدوث الزّمانيّ بالذّات، لابالعرض. ومصنّف الكتاب، قدّه حيث اختار مذهبه، قدّه ، واقتدى بهداه، أشار بقوله، هذا إلى هذا القسم منالحدوث الزّمانيّ،الذي لم يتفطّن به الجمهور، فتأمّل!

ولايتوهمّن أنَّ مرجع هذا الحدوث إلى الحدوث الذَّاتى،كما توهمه بعض. لأنه اسبق عدم المجامع، وهذا غير مجامع. ولايلزم منه الفصل الغير المتناهى بين الممكن والوجوب لأنَّ المراد بالفير المتناهى، إن كان المقدارى منه. فلا مقدار هنا، حتى يوصف الفصل بين الحق والحلق، باللاتناهى المقدارى وإن كان المراد اللاتناهى الشدى، فهو فوق مالايتناهى با لايتناهى، شدة ومدة سواء قلنا بهذا التقدم، أم لا وليس هذا أيضاً السبق بالعليّة، فقط بلهى مع الفك الوجودى في موطن الأعيان، وباعتبار وجودي العلّة والمعلول، فتدبّر! ولصاحص الشوارق هنا موطن الأعيان، وباعتبار وجودي العلّة والمعلول، فتدبّر! ولصاحص الشوارق هنا

۱ - - أي: «لان الحدوث الذاتي».

كلام، يجب أن يراج إليه. فراجع، حتى يظهر مما حقّقناه رفع شبته، فتدبّر! قوله:«إن لكلّ موجود فلوجوده»الخ۶/۷۶.

أقول: لما كان العدم لاذات له، حتى يصير محكوماً بحكم أصلاً وأنّه من جهة الاضافة إلى الوجود تصير قابلاً للاتصاف ببعض الأحكام، ويسرى بعض أحكام الملكننات والوجودات إليه، بالعرض وبالتّبع، فلذلك جعل موضوع هذا الحكم الموجود، مع عدم اختصاصه به، لأجل عروضه له بالذّات، وللأعدام المضافة إلى الوجود والمعدومات، كما صرّح به فيما سبق، بالعرض وإنّما لم يقل: إنّ كلّ موجود وعاء بل قال: «فلوجوده »الخ، للإشارة إلى أنّ هذاالحكم كما يعرض للموجود، ولكن من حيث الوجود. إذا الاستقرار والحصول في الوعاء يكون للموجود بحسب الوجود. فإنّه يقال: وجد الشّئ الفلاني في وعاء كذا أو استقرّ فيه. ولايقال وجوده وجدفي كذا. وهذا بحسب الفهم العامّي، وأماً بحسب النظر الشامخ الحكمي، فالوجود والموجودة هذا الحكم واحد، فلذلك يعمّ مايكون وجوده عين ذاته.

ثمّ أنّ ما أفاده، قدّه، مبنى على ما تقرّر في محلّه، من أنّ الألفاظ موضوعة للمعانى العامّة. فالوعاء موضوع لكلّ مايستقر،أو يتحقّق فيهالشّئ،سواء كان المستقر من المجرّدات أو المادّيّات، والمجرّد من المجرّدات المرسلة المحضة، أو المجرّدات البرزخيّة. وسواء كانالمستقرّ فيه عالم الطبيعة ونشأة المادّة،المسمى البرزخيّة. وسواء كانالمستقرّ فيه عالم الطبيعة ونشأة المادّة،المسمى بمضرةالنّاسوت، أو عالم الملكوت ،أو حضرة الجبروت، أو اللاهوت،أوحضرة

الوجودالصّرف والغيب المطلق. ولكن لمّا كان وجود هذه الحقايق عين مهيّاتها على مذاق التّحقيق،وهي قائمة بذاتها، أوباطن ذواتها، فوعاء هذه الأمور نفسها من جهة استقراها بذاتها. وظهورها في موطن حقيقتها. والمغايرة بين الظّرف والمظروف هنا بالاعتبار، فالسّرمد المطلق الّذي جعل جاري مجري الوعاء للحقّ،تعالى. عبارة عن صرف وجوده. من حيث قيامه وظهوره بذاته وأسمائه وصفاته. واستقراره في مقرَّ الوجوب الصّرف، والوحدة الصّرفة الحقَّه،ولمّا كان وجوده، تعالى شأنه. قائماً بنفسه وذاته، ومستقرأً في عرش حقيقته، وكلُّ شئ، غير، قائماً به فيصَّع أن يجعل وعاءً لكلَّ شيع ولذلك جعلوا السّرمد محيطاً بجميع الظّروف،وظرفاً لتمامها برّمتها أوجمعها، فتدبّر تعرف. وبالجملة: لمّا كان الزّمان مقدار تجدّد المتجدّدات، وهو بوجه آخر عين تجدّدها كذلك الدّهر مقدار ثابت الثّابتات ودوام الأزليّات، والسرّمد كينونة وجود الحقّ تعالى،أزلاً وأبداً، وإحاطته بدوالجود، وختمه بالإحاطة القدّ مدة، فتأمّا .!

قوله: «كالحركات» الخ٧/٧٤.

مقال للستيالات.

قوله: «على وجه الانطباق» الخ٩/٧۶.

بناءً على وجود الحركة القطعيّة،الانطباق فيالخارج،وعلى القول بعدم وجودها فالانطباق فيالذّهن.

قوله: «أو. لا على وجه الانطباق»الخ٩/٧۶-١٠.

بل على وجه الترسيم، بالنسبة إلى الحركة التوسّطيّة،والحصول في جميع حدوه أطرافه بالنسبة إلى الزّمان.

قوله: «كنفسها »الخ ١١/٧۶.

أى:كنفس المفارقات.

قوله: «بالإجمال سلسلتين» الخ١٣/٧٤.

وأمًا بحسب التفصيل.فلاسلسلة غير متناهية،من جهة اشتمال كلّ سلسلة على سلاسل غير متناهيّة، بل اشتمال كلّ موجود على ذلك، من حيث أنّ كلّ شئ، فيه كلّ شئ. وسيركلّ موجود إليه، تعالى، من طرق مختلفه.كما قيل : «إنّ الطّرقَ إلى الله بعدد نفوس الخلائق».

قوله: «الجبروت» الخ ۱۵/۷۶.

هى فعلوت، إمّا من الجبر، من جهة انجبار نقصان النّاقصات بكمال الجبروتيّات في مرتبة تحوّلها إليها، لكونه غاية تحوّليّة لها، أو من الجبّار من جهة قاهريّتها لكلّموجود دونها. وهى تنقسم إلى الجبروت الأيمن الأعلى،والأيمن الأسفل،والأيسر الأعلى،و الأسفل. والملكوت أيضاً، إلى الأيمن،ولايسر، وكلّ منها إلى الأعلى،والأسفل كما بيّنا شرحه فيما سبق، فراجع!

والحق أن مرجع قوله إلى سبق العدم الغير الجامع، الدّهرى، المتزه عن التّمادى والتّمكمّم، والتّناهى والّلاتناهى، على الأشياء بمعنى السّبق الفكّى الواقعيّ لا الفكيّ الذّي في رتبة العلّة ومرتبة وجودها للمعول، بل في جميع مراتب الواقع، لافى مرتبة منه، كمافى الزّمانيّات، فتدبّر تعرف. ثمّ إنّ تسمية السّلسلة الأولى بالطّوليّة الأولى بالطّوليّة والأخرى بالعرضيّة،من جهة كون بدءالسّلسلةالأؤلى وما هو أقرب والأخرى بالعرضيّة، من جهة كون بدء السّلسلة الأولى علّة العلل، وما هو أقرب إليه علّة لم دونها، وهكذا بخلاف الثّانية.

قوله:«فقد كلّ مرتبة وجوديّة»١/٧٧.

الفرق بينالفقدين أنَّ فس السّلسلة العرضيّة كلَّ مرتبة فاقدة لمرتبة أخرى في عرضها في امتداد الزّمان وبالعكس، وفي الطّوليّة كلّ دادنٍ فاقد لكمال العالى ومرتبة وجوده، بخلاف العالى بالنّسبة إلى الدّانى، فإنّه أصله وتمامه وبه تدوينه و وجوده وقوامه و إنّما خصّ راسمة العدم بالأذها، لأنَّ تحقّق المرسوم هنا في الذّهن دون الخارج، لأنَّ أعدام الملكات أمور انتزاعيّة اعتبارية، لاتحقّق لها دون الملكات.

قوله: «عدم أو راسم عدم »الخ٥/٧٧.

كون كلّ مرتبة عدماً لإخرى،من جهة أنّ كلّ فعليّة آبية عن الأخرى،وكلّ واحدة منها بحدّها غير متقرّرة في المرتبة الأخرى. والراسميّة باعتبار وجودها في الأذهان،أو الرّاسميّة باعتبار الحركة التوسّطيّة،والآن السّيّال. وكونه عدماً باعتبار القطعة.

قوله: «بل كلَّ عدم للآخر »الخ٨/٧٧.

أى: من حيث أنَّ حدَّ كل مرتبة مقوّم لها، كما مرَّ فى بيان مذهب الفهلويّين ،وتباين كلَّ وتناكره بذاته مع الحدَّ آخر. فإن قلت:الموجودات فى السّلسلةالطّوليّة كلّ عال منها علّة للدّانى ،وكلّ دان ظهور للعالى،والعلّة كما مّر تمام المعلول وحدّ تامّ له، و ظهور الشّئ لا يباينه، فكيف يمكن أن يجعل كلّ عدماً للآخر؟

قلت:كون العلّة حداً تامّاً وواجداً للمعلول إنّما هو باعتبار أصل الوجود، الجامع بينهما. وكذا كونالمعلول ظهوراً للعلّة. وأمّا بالنّظر إلى حدّ كلّ واحد منها ومرتبتة الوجوديّة، فكلّ واحد منهما طارد لحدّ الآخر، ومرتبته الوجوديّة. وبالجملة المعلول ليس مع وجود العلّة وللمطلق شئوون ليست للمقيّد معاها شأنّ وكذلك قيل: «كان الله وكن مع شئ».

قوله:«نيّر النّور الحقيقي»الخ١٠/٧٧.

أى الفيض المقدّس والوجود العامّ والرّحمة الرّحانيّة.أو نور ذات الحقّ. من جهة تجليّة فى النّور النّانى السّارى فى أعماق الوجودات.

قوله: «من مدار فلک» الخ۱۰/۷۷.

أقول: لما كانت الألفاظ موضوعة للمعانى العامّة، فكما أنّ مدا سير الشمس و الأنجم الظّاهرة يمسى بالفك ، فكذلك، مدار شمس الحقيقة و الأنجم الأسمائيّة والصّفاتيّة في مدار تلك العوالم الإلهيّة، يسمى بالأفلاك. وإنّما سمّيت تلك الأيّام بالربوبيّة، الأيّام العروجيّة، في قوله تعالى «تقرّجُ إليه المَلائلكَةُ وَالرُّوح في يَوم كانَ مِقدارهُ خَمْسينَ أَلْفَ سَنَة » لان الأيام الأولى مدار تجليات اسم الربُ

<sup>&</sup>lt;sup>۱</sup> -المعارج(۷۰)،۲.

وظهوراته، والأيام التّانيّة مدار تجليّات أسم الله وظهوراته. والأولى يوم خلق السّمواوات والأرض، من جهة أنّ خلقهاو بعثها (واحد، بمقتضى الحركة الجوهريّة والتّانيه يوم الجمع، ويوم طيّها «كَطَىَّ السّجلِّ لِلْكُتُبِ» ويوم، عروج ملكوتها الأصلى، وباطنها الحقيقيّ – الّتي هي القواهر الجبروتيّة، والرّوح الأعظم إمامها وسيّدها – إلى أصلها وحقيقتها، الّتي هي المرتبة الأحديّة الذّاتيّة، ومقام التعيّن الأول والبرزخيّة الأولى، وحضرة القهاريّة الكبرى الإلهي من باطن اسم الدّهروالدّيهور.

إن قلت: يلزم على ما أفاده سبق العدم الواقعيّ لكلَّ عقل من العقول بالنَّسبة إلى الآخر، وهو كما ترى.

قلت:مراده العلل الحقيقيّة هي وسائط وجوديّة، فتأمّل!

قوله: «وذكّرهم»الخ١١/٧٧.

المراد بالتذكير في المقام ظهوره(ص) في عالم الجمع والفرق، برقيقتة وحقيقة بالاسم الجامع الأعظم الالهيّ، الذي هو أصل الأسماء وسيّدها، وهوباطن اسم الرّب وقامه به تحققه وقوامه، وبخواصّ جميع الأسماء و مظاهرها، الّتي هي تلك العوالم الرّبوبيّة، بحيث من رأه، فقد أي جميعها، كما قال(ص): «من رأني فقد رأى الحقّ»، تمالى، وقال:

<sup>· - «</sup>ماخلقم ولابعثنكم الاكنفس واحدة ». لقمان (٣١)،٢٨.

<sup>7 -</sup> الانبياء (٢١)، ١٠۴.

وإنَّى وإن كنتُ ابن آدم صورةً ولى فيه منعىً شاهدٌ بأُبُوتَى

أو بيان العهود الالهيّة، والمواثيق الرّبانيّة، أليتى أخذت من الموجودات فى تلك العوالم، المسمّاة بعالم الذّر والميثاق عندهم. تذكير هم بما أخذمنهم الميثاق بالإيمان بالنّوة المختميّة، والولاية الولويّة والمودّة فى القربى، الّتى هى أصل الايمان وحقيقتة وروحه والأيّام المذكورة، فى هذه الآية الشريفة، وإن كانت إضافتها إلى اسم الله مشعرةً بأنّ المراد بها الأيّام الالميّة، وأنّ المراد بتذكيرها حشر جميع المجودات، بتوسط حقيقته \_ الكاملة، المكتلة للإنسان الحتمى المحمد (ص) إلى الله والاسم الأعظم الجامع الالهي فى القوس الصعودي، والقيامة العظمى، ولكن الظاهر كونها أعم من القسمين، من جهة أنّ اسم الله شامل الاسم الرّب، ويكن أن يكون المراد بها بقرينة التذكير الظهار فى المعنى الأوّل، الأيّام الربوبيّ، كما جملها قدّه، عليها المراد بها بقرينة التذكير الظهار فى المعنى الأوّل، الأيّام الربوبيّ، كما جملها قدّه، عليها

## قوله: «كما ينسب إلى «الخ ١٣/٧٧.

أى: إلى أرسطو و أتباعه. وإنما قال ينسب إليه، لأنّ الظاهر،كما ذكره المعلّم النّاني، في كتاب الجمع بين الرأيين، عدم المخالفة بينه وبين أستاده القائل بحدوث العالم ومسبوقيّة بالعدم الواقعيّ.

قوله: « ممًّا اصطلحت» الخ ۱۴/۷۷.

أى أصطلحت على التسمية، لا على المسمى فإنه مذكور في كلام العرفاءالشامخين والحكماء البارعين .

قوله: «فحدث »الخ ١٤/٧٧.

أى: حدث وجدّد من المرتتبة الأحديّة فى حضرة الواحديّة.وبيان مقصوده. قدّه، من هذا الكلام يتوقّف على تمهيد مقدّمات:

الأول، أنَّ حيققة الحقّ، تعالى عندالحكماء، عبارة عن الوجود بشرط لا اى بشرط طرد كافّة الأعدام والتقائص، المعبّر عنه عندهم بمرتبة الأحديّة الذَّاتيّة، والوجود البحث الصرف السّاذج الخاص الحقّ. وعندالرفاء، عبارة عن الوجود الله بشرط المقسميّ، المعبّر عنه، عندهم بمقام غيب الفيوب، والهويّة المفربيّة التي لا اسم لها ولارسم، ولانعت لها ولا وصف. ويعبّر عنه، عندهم أيضاً. بحق الوجود، وصرف الوجود، كما قيل: الوجود، الحقّ ذاته، والمطلق فعله، والمقيّد أثره.

والثّانيّة أنَّ كلَّ واحدة من الوحدةواكثرة تنقسم الى حقيقيّة وغير حقيقيّة المعتبر المعتبر عنها عندهم بالاضافيّة. والمراد بالأولى، والوحدة الّلا بشرطيّة،التّى لايعتبر فيها المقابلةللكثرة أيضاً. ومن الثّانيّة،ما يعتبر ذلك فيها. وبعبارة أخرى: الأولى، ما يكون عبن الواحد، والتّانية، ما يكون نعت الواحد.

والتّالثة:أنّ أولى المراتب العرفانية لحقيقة الوجود مرتبة غيب الغيوب والوجود الحق، التي هي حقيقة الحق عدالعارفين. ولا يعتبر فيها اسم ولارسم، ولانعت ولاصفة، أصلاً، حتى الصّفات الذّاتية. وهذه المرتبة غير معدودة من المراتب، عند كثير منهم، من جهة أنّ إطلاق المرتبة في التّعيّن، ولا تعيّن في هذه المرتبة، أصلاً.

ا -أى: «في مرتبة غيب الغيوب».

بل المرتبة التّألية لها أيضاً. لم يعدّها بعضهم منالمراتب وعبّرعنها بالاعتبار العرفانيّة ،من جهةائه ليس فيها إلا تعيّن واحد. هو مستهلك الحكم والأثر .

وثاني المراتب مرتبة كون ذاته لذاته. فحسب أى ضهوره بالأحديّة الذَّاتيّة. من حيث كونها عين الواحد.وظهوره بذاته لذات، من جهة كونه نوراً لذاته وبذاته " وشاهداً وعالماً لذاته بذاته، وفي هذه المرتبة اعتبر تعيّن واحد، هو أصل التّعينات ومحتدها، المعبّر عنه بالتّعيّن الأوّل. وهو ماذكر، من كونه لذاته،فحسب، وكونه شاهداً لنفسه. ولمَّا كان ذاتة المقدَّسة صرفالوجود صرف كلُّ الوجود وكمالاته الوجوديّة، واعتبر في هذه المرتبة علمه بذاته وشهوده لذاته، فهو يشد فيها ذاته، ويشهد جميع الحقايق والوجودا بعين شهود ذاته وبتبعه. ويكون شهود الذَّات مقصوداًبذاته، وشهودكمالاتها، من الأسماء والصّفات،مقصوداً بالتّبع،ويعبّر عنها: بشهودالمفصّل مجملاً كشهود المكاشف جميع الأغصان والأوراق والأثمار، في مرتبة شهود النُّوات\_ وبقام جمع الجمع، والتَّعيّن الأوّل، والبرزخيّة الأولى،وحقيقّة الحقايق، ومقام أو أدنى، وغيرها من الألقاب والأسماء. ولكن، لمّا كانت الذَّات في هذه المرتبة. مرآت شهود الكمالات. ومظاهرها المستجنّة في غيب الذَّات \_ وهي أمر واحد بسيط، مجمل بالاجمال الوجوى ، بمعنى البساطة والشدة الوجوديّة-لايظهر، في هذه المرتبة، مفاهيم الأسماءوالصّفات ومظاهرها. التّي هي الأعيان النَّابَتَة بلالظَّاهِر فيها هو الأسماء الذَّاتيَّة فقطَّ، الَّتي هي الماتيح الأولى

ا -أى: « عن مرتبة غيب الغيوب».

الفيب الوجود وهي كالوجود المطلق، مطلقة وعامّةالحكم وهي عينالواحد. لا نعت الواحد.

وثالثتها مرتبة ظهورة بذاته،وبأسمائه وصفاته، وصورها ومظاهرها، المعبّر عنها بالأعيان النّابتة. وجاءت الكثرة،في هذه المرتبة، كم شئت بما شئت ويعبّر عنها بقام الواحديّة،والتّعيّن النّاني، والبرزخيّة النّانية، ومقام الجمع وقاب قوسين، ونحوها من الألقاب. وفي هذه المرتبة، يظهر مفاهيم الأسماء والصّفات،ومظاهرها، التي هي الأعيان، أي : الحايق المكونة في المرتبة الأولى والنّائية، و المستجنّة فيهما، والمستترة تحت شعاع شمس الأحديّة، التّامّة والمقهورة بها بقهاريّة اسم القهّار، مقالى شأنه العزيز.

وإذام تكن هذه الحقايق، بمفاهيمها وتعيّناتها، ظاهرة في المرتبيتين الأوّلين، ولا متحقّقه في الحضرتين، ثم ظهرت في هذه المرتبةالتّالثة، فصّح أن يقال: أنهاحادثة جديدة، لا بالحدوث الزّماني، لعدم تأخرتها عن الحق زماناً، وإليس هناك صباح ولا مساء ، ولائد في السّلسلة العرضيّة، وهذه في الطّوليّة. لا بالحدوث الذّاتي فقط، لأنّة بلحاظ العقل صرفاً ولا بالحدوث الدّهريّ، لأنها خارجة عن الحلق و النسب، وهي أول رتب الذّات بوجه. وأيضاً، ملاك الحدوث الدّهريّ تأخر المعلول عن علّة بالتّأخر الواقع في السّلسلة الطّوليّة، وحديث العليّة والمعوليّة منمحي في

۱ - «المكمونة»، خ ل.

<sup>ً –</sup>أى:«لأن الحدوث الزماني».

هذه الحقايق لأنها لا معلولة بلا معوليّة الذّات الأحدّية ومن مراتبها، وباقية ببقائها وجودة بوجودها،لا بإبقائها وإيجادها،بل هي من مراتب وجوده، تعالى،بل بالنّسبةإليه،كالمهيّة،لوجوده المقدّس،لو فرض أن تكون له مهيّة.

فهى حادثه بالحدوث الأسمّى: بعنى أنها، بفاهيمها، لم تكن مع مقام غيب الغيوب ولهويّة المغربيّةالالهييّة، لأجل كونها، لا اسم ولا رسم، ولا نعت لها ولا وصف، ولا في مرتبة الأحديّة، ثم جاءت في مرتبة الواحديّة وظهرت فيها وأيضاً هذا الحدوث ، باعتبار حدوث مفاهيم الأسماء والصفات،ومظاهرها الأعبانيّة، وباقى الحدوثات باعتبار وجودات الأشياء وهو عامّ لجيع الأشياء بنهج واحد، منالزمانيّات والدّهريّات، والسّرمديّات الواقة في السّرمد الايمن الاسفل، لانً مفاهيم جميعها حديثة بخلاف باقى الحدوثات. فلايقال أنّه راجع إلى الحدوث الدّهري أوالذاّتي فتأمّل!

قوله: «الأسماء والرّسوم»الخ١٧/٧٧.

المراد بالأسماء مثل مفاهيم العالم والقادر والحمى ونحوها. وبالرّسوم مظاهرها مثل الانسان والحيوان ونحوهما. ويكون وجه تسميتها بالرّسوم، من جهة أنّها مظاهر الاسماءو نقوشها، بمنزلةرسمالدّار.ويكن أن يكون المراد من كلّها المهيّات والاعيان النّابتة ،كما يظهر مما أفاده، قدّه في الحاشيّة .

قوله : «وكما أنّ كلّما جاء »الخ١٧/٧٧.

۱- «کلیهما»، خ ل.

هذا تما لادخل له، بالتسميّة، بل المراد منه بيان الواقع، أو تأييد ما أفاده، من حديث حدوث الأسماء والرّسوم، من جهة ماقرّر ، من أنّ التهايات هي الرجوع إلى البدايات. وهذا تما يدّل على أنّ المرات من الأسماء المهيّات، فإنها التي تصير ممحوة ومطموسة عند رجوع الكلّ إليه، تعالى، وتذاب زججات تعيّناتها، عند طلوع شمس الحقيقة بالقهارية الوجوديّة ولكن ، وجه دقيق عرفاني يمكن الحكم بصير الكلّ إلى الوحدة الصرفة، حتى الاسماء والصّفات ،من جهة أنها أيضاً محشورة إلى غيب وجود الذّات، كمحشوريّة مظاهر هما الى الوجود المطلق، من جهة أنّ الظاهر عنوان الباطن، والجماز قنطره الحقيقة. ويؤيّده أيضاً استشهاده بقوله، ع: «كمال الإخلاص »الح.

قوله: «عند مصير الكلّ »الخ١/٧٨.

أى: فى القيمة الكبرى ونفخ الصّور، وصعق من فى السموات والارض 'إّلا من سبقت له الحسنى: من الذّين قامت قيامتهم العظمى، فى هذه النّشأة ، بالفناء فى الله، والبقاء به.

قوله: «كمال قال سيّد »الخ ١/٧٨.

المراد بالصّفات التّميّنات، كما قيل أنّ الصّفة هو التّمين، والأسم هو الذّات مع التّميّن،والمسمى الذّات، من حيث هي هي. فالمراد أنّكمال الاخلاص الله تعالى، بالخلاص عن الشّرك مطلقاً.نفي كلّ ما يؤذن بالكثرة عنه، تعالى، حتّى كثرهالأسماء

<sup>\*</sup> هونفخ في الصور فصعق من في السموات ومن في الارض الا من شاء الله »الزمر(٣٩).٤٨.

والرسوم والصّفات والتّعيّنات. فإنّ كمال توحيدالحق ـ بالتوحيد العامى والخاصى, والخوص الخواصى وبالتوحيد الأفعالى والمصّفاتى ـ الاخلاص له بمعنى قصر النّظر عليه، ورؤية كلّ وجود، وذات وصفة وفعل مستغرقة ومستهلكة فى ذاته وصفاته و أفعاله. لكن، فى هذه النّظر يشاهد الكثرة مستهلكة فى الوحدة، وفيه نوع منالشرك. وكمال الاخلاص هوالاخلاص عن الشرك مطلقاً، بنغى كثرة الأسماء والصّفات مطلقاً. ورؤيةالذّات، من حيث مقام الأحديّة الذّاتيّه القاهرة لكلّ شئ،الماحية لكلّ أسم وتعيّن، كما كان فى بدو الظّهور.

فكلام سيّد الموحدين، (ع)، دليل على الحدوث الاسمى ، وأوّل الأشياء إلى الفناء المطلق. من جهة أنّه عليه الصّلوة والسّلام، جعل نهاية الترقّى الكمالى والسّلوك الحالى للموحدين، نفى الاسماء والرّسوم، والصّفات والتّعيّنات. ولولا، أنّ هذه حادثة ليست مأخوذة فى مرتبة الأحديّه، لم يكن مقتضى كمال المعرفة نفيها. بل كان مقتضاها إثباتها، كما لا يخفى . وأيضاً، بحكم أنّ النّهايات هو الرّجوع إلى البدايات يظهر أنّ البداية أيضاً، كانت على صورة النّهاية، فندبّر!

قوله: «من الكلام الإلهي» الخ ٢/٧٨.

معنى الآيةالشريفة، على ما أفاده، قدّه أنّ أسماء الوجودات،الّتي هي عبارة عن المهيّات والأعيان التّابتة، إن هي إّلا أسماء، صارت تعيّناتكم، وحدودكم

۱ -أي: «أسماء التي...».

الفرقية سبباً لظهورها وبروزها وتسمية الوجودات، التي هي أشعةوجودنا من مراتب نورنا،والسّارى في أقطار الهويّات وأصقاع العوالم والحضرات، تكون، من حيث انتسابها إلينا، منزّهة عن الحدود والتعيّنات، الّتي هي منبع الشرور والتقصانات. وما أنزل الله، عزوجل ، بهذه الأسماء والتعيّنات، من سلطان، أي:ما جعلها بالفيض المقدّس بالذّات فإنّ السّلطان النّازل، من عند بالذّات، هو الوجود السّارى،والنّور النّافذ الجالي في أوية أقدار القابليّات،وأو عية الممكنات. لأنه مبدء الأثر، وأثر مبدء والظل المدود، والماء المسكوب والرّحمة الواسعة الالهيّة،والمشيّة الوجوديّة السّارية،والحق المخلوق به، والحيوة المطلقة، التي بها كلّ شئ الفعليّة الوجوديّة السّارية،والحق المخلوق به، والحيوة المطلقة، التي بها كلّ شئ

قوله: ع، «توحيده تمييزه عن خلقه» الخ۴/۷۸.

إشارة إلى بطلان الحول والاتحاد، وماورد من أنّ الحقّ بلاخلق تعطيل وأنّ الحنق بلاخلق تعطيل وأنّ الحنق بلاحق زندقة والحاد والتميز من الحنلق، إمّا بفنائه واندكاكه فيه، في مقام الكثرة، في الوحدة وبالجملة : مقتضى التوحيد الذّاتي والصّفاتي والافعالي والآثارى الّذى لسان يامن هوولا هو، إلا هو. «قُلْ هُوَ الله أَحَدُ الله الصّمَدُ الّذي لم يَلِدْ وَلَمْ يُكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَد» نفى الكثرة في عينالوحدة وإثبات الوحدة في عينالكثرة. وذلك يجعل بينونة الخلق عنالحق بينونة الفيء مع الشّئ العكس مع العاكس، والصّفة مع الموصوف، الّتي هي عينالربط بالموصوف لاشيئا

۱ - الاخلاص(۲(۱۱۲).

فى حياله،ومتحقّقا فى قباله وإليه أشار بعض العارفين بقوله: من وتو عارض ذات وجوديم.

فالتّعيّنات المعرّ عنها بالخلق، كلّها عوارض نور الوجود المطلق، والفيض المقدّس السّاذج الحقّ المعبّر عنه بالأمر في قوله، تعالى شأنه: «ألا لَهُ الخَلْقُ وَالأَهْرُ» و استفادة ما اصطلاح عليه من هذا الكلام الرّباني، الصّادر عن معدن العصمة، وأصل الوجود الرّحمة ، أنّ المراد بالخلق في كلامه، ع، المهيّات المعبّر عنها، في الآية الشريفة، بالاسماء الّتي جعل توحيد الحق، تعالى أي ظهوره بالاحديّة الصرفة، أو مقام غيب الهويّة، عنقاء مغرب الوجو، ومقام الااسم ولارسم، ولا تعيّن ولا وصف، وقيرّز عنها لا ، بتأخرها عن ذلك المقام الشّامخ المحار المهيب، الملازم للحدوثها الاسمى وتجدّدها الماهوى، بعد ما تكن شيئاً مذكوراً، ولافي أمّ الكتاب الأكبر مرقوماً مسطوراً.

وقد أفاد فى الحاشية ما يستفاد منه كما ذكرناه وشرحناه، فراجع إليها.حتىً يظهر لك جليّة الحال، ويتّضح صحّةهذا المقال.

قوله:«لا التّباين العزلّى»الخ٥/٧٨-۶.

لأنه الوكان التباين عزليًا لما أمكن توحيد الحق، بالتوحيد الحقيقيّ الأنه

١ - الاعراف(٧).٥٤.

۲ – أي: «عن الاسماء».

٢ - أي: «بتأخرها الملازم».

تكون الموجودات حينئذ أشياء في حيال الله، ومستقلّه باللّحاظ،وتكون أشياءً لها الربط لانفس الفقر الرّبط، فلايظهر حقّية قوله،تقدّست أسمائه:«يا أَيُّهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الفُقَراءُ إلىَ الله» الآية ، لمَا كان حدثها وحدوثاً اسميًا.

وبالجملة: لوكانت المهيّات،الّتي هي وجه الخلق والامكان متأصّلة،وكان الوجود الذي هو وجهالله البارء الرّحمان، اعباريّا غير متأصّل، تصير بينونة الحق عن الخلق عزليّة،لعدم السّنخيّة الفيئيّة بين العلّة والمعلول. ويتحقّق في دار الوجود،والتّحقق سخنان، وتظهر الكثرة الحقيقيّة فيالبين، فلا يحصل التّوحيد الحقيقيّ،ولا يظهر سلطان الأحديّة الوجوبيّة الالهيّة،وتصير تلك الكثرات، إمّا أزليّة قديمة، غير مجعولة،كما هو مذهب غاغة المتكلّمين، أو حادثة بالحدوث الغير الحقيقيّ، من جهة أنّها أشياء لها الحدوث، لانفس الرّبط والحدوث فتديّر!

قوله:«ممّن عقله في التأصّل»الخ ۶/۷۸.

أى: بالنسبة إلى جميع العقول،الكليّة الجزئيّة،الطّوليّة والعرضيّة، البادية والصّاعدة ،غير العقل المحمدى، من والرّوح الكمالى الختمى ،الذّى، هو بالحقيقة لايبائن تلك الحقيقة الكليّيّة الالهيّة،بل هى عين نفسه الشريفة بحكم آية «وأَنْفُسَنا» لأنه ،ع، مظهر الاحديّة الذّاتيّة، وساير العقول والارواح،مظهر والواحديّة والواحديّة فرع الأحديّة وظاهرها، وهى أصلها وباطنها. والظّاهر

۱ - فاطر (۳۵)،۱۵۰

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> - آل عرمان(۳)،۶۱.

عنوان الباطن والجماز قنطرة الحقيقة ، تأمّل. تعرف أسرار الطّريقة!

قوله: «فلي فيه معني »الج٩/٧٨.

وهذا المعنى كون روحه، ع، من رقايق روحه الكلّى الجمعى الالهي، بحكم «نفوسكم في التوفس، وأرواحكم في الارواح،وبكم بدء الله وبكم يختم»،و «لولاك لما خلقت الأنجم والافلاك»،و «الرّوح القدس، في الجنان الصّاغورة، ذاق من حدائقنا الباكورة».

قوله،«تقرير وتثبيت»الخ١١/٧٨.

أى: هذا البيت تقرير وتثبيت لما قرّر في البيت السّابق، وتفريع عليه،وليس بمطالب جديد آخر.

قوله:«إشارة»الخ١١/٧٨.

كما قال تعالى، بدوه «ختّامُهُ مسْكُ وَفِي ذَلِكَ فَلْيَتَنا فَسِ المُتَنَافِسُونَ» والنّهايات هوالرّجوع إلى البدايات وبالجملة كما أنَّ التّميّنات كانت، في بداية الأمر غير ظاهرة ببل مسبوقة بمقام اللاتعين ، ثمّ ظهرت وجدّدت من المرتبة الاحديّة ، كذلك تطوى بالاسم القاهر ، بعد نشرها من الأسماء المناسبة للتشر من المبدء والمنتى والمكوّن، عندظهور الحقّ بالاحديّة ، والقهاريّة المفنية للتّميّنات والماحية الآثار الحدود والكثرات، في القيامة والطّامة الكبرى بالنسبة إلى العموم ، وفي القيمة المظمى والمحو المطلق والمحق الطّمس القصوى، بالنّسبة إلى الحصوص ، بردّ الامانات

<sup>&#</sup>x27; –البطفقين (۸۳)، ۲۶.

إلى أهلها.امتثالاً لقوله.تعالى: «إنَّ اللهَ يأمُرُكُمْ أنْ تُؤدُّوا» الآية.

قوله: «كالمبدء» لخ ١٢/٧٨.

أقول: الابداء ، بالنسبة إلى الكلّ والابدا، بالمعنى الاعمّ بالنسبة إلى المعقول والتفوس الكلّية، والافلاك والانشاء بالنسبة إلى عالم المثال والتكوين بالنسبة إلى عالم المواليد والعناصر. ويمكن أن يكون المبدى، بالنسبة إلى العقول محضاً والمبدع بالنسبة إلى المثال والافلاك والتكوين بالنسبة إلى المثال والافلاك والتكوين بالنسبة إلى العناصر والمولّدات.

قوله: «كما هو طريقه العرفاء»الخ١٣/٧٨.

فإنهم ذهبوا إلى أنَ كلَ موجود من الموجودات مظهر اسم منأسماءالله ، من حيث ذاته المقدّسة، غنى عن العالمين، وأن ربطه بالعالم، وتأثيره فيه ومن حيث أسمائه وصفاته، وحضرة الواحديّة، والتّعينّن الثّاني، ومقام الجمع، وأثّة يؤثّر في كلّ موجود بالاسم المناسب له، فتدبّر!

قوله: «لماسوى» الخ١٣/٧٨.

التّعبير بالسّوى عن الكلّ ،حتى عالمالأمر،الّذى لاسوائية له بالتسبة إليه تعالى ، إما لخاظ مسلك عامة الحكماء،أو من جهة أنّ المراد بماسوى الذّات من حيث مقام الأسم له ولارسم.أو الا عمّ من السّوائيّة الاسميّة والوصفيّة والسّوائيّة الوجوديّة،ولو بالوجود الربطّى الحرفيّ.

<sup>· -</sup> النساء (۴)،۵۵.

قوله: «أي عالم الجردات» الخ١٤/٧٨.

قد مروّجه تسميتها بالأمر.

قوله: «والخلق» ۱۴/۷۸.

وجه تسميتها بالخلق كونها مختلَّفة آناً فآناً بمقضى الحركة الجوهريَّة والتَّجدُّد الذَّاتَى.

قوله: «وأعراضه تابعهٔ »الخ٢/٧٩.

أقول: بل هى عينه فى الوجود، وتجددها عين تجدده. ولكن التعبير بالتبعية لمكان حفظ المراتب، ولحاظ الأصلية والفرعية. لأن العرض متحد مع المضوع، الذى هو الصورة الجوهرية عند أرباب التحقيق. برهانه: أنه لو لم يكن متحداً الذى هو الصورة الجوهرية عند أربار التحقيق. وبرهانه: أنه لو لم يكن متحداً مع، كاتحاد الاصل مع فروعه أغصانه وشجونه، فلايخلو:

إمّا أن يكون فاعلاً مفيداً له، وهو يناقض ماثبت في محلّه، من أنّ توسيط المجسم والجسمانيّ بتوسط الوضع، ولا وضع له بالنسبة إلى موضوعه، ويخالف ماتقرّر أيضاً، من أن الموضوع من جملة مشخصات العرض، وأنّالعللّة المفيده يجب أن تكون أقوى من المعلول المستفيد، والجوهر الصّوريّ، لاشك أنّة أقوى من

وإمَّا أن تكون الصورة مفيدة له، وهو أيضاً يخالف القاعدة الاولى ، من

۱ - «تأثير »خ ل.

جهة فقد الوضع والمحاذات بينهما.

وإمّا أن يكون واسطة فى ثبوت الصّورة للجسم،أو هى واسطة فى ثبوتة له و الأوّل أيضاً، يناقض القاعدة الثّانية والثّالة والثّانى مستلزم لاتّصاف الصّورة به فى ذاتها، حتى يكن أن تصير سبباً لاتّصاف الجسم به فنقل الكلام فى كيفيّة اتصافها به، حتى ينتهى إلى ما يتّصف به بذاته،من دون حيثيّة تقيديّة زائدة، وتكون ملزومة له كذلك. فتكون حينئذ مجعولة بعين جعله، لأنّ تخلّل الجعل بين اللّازم والملزوم ينافى اللّزوم بينهما. وأيضاً، لولم يكن منبعثاً عن ذاتها، لكان فى عرض ذاتها، لكان فى عرض ذاتها، مع أن كلّ فعليّة آبية عن الفعليّة الاخرى، ولوكان شرطاء أومعداً لها، فأمّا أن يكون فى عرض الصّورة ، فيلزم انقلاب العرض صورة،وتصور المادة بصورتين مختلفتين، مباينتين عرضيّتين، فى زمان واحد، بل فى آن واحد. وهوفى حكم وجود شئ واحدبوجودين، وذلك محال ضرورة.

وإمّا أن يكون فى طول الصّورة وأتمّ منها، فيلزم ما ذكر من انقلاب العرض صورة جوهراً، فبقى من الاقسام أن تكون الصّورة فى طوله، ويكون هو منبعثاً عنها متّحداً معها وموجوداً ومجعولاً بعين وجودها، وجعلها.

قوله: «وقابلها متّحدة »الخ ٢/٧٩.

إشارة إلى اتّحاد المادّة معالصوّرة، لانّ نسبة المادّة مع الصّورة نسبة اللامتحصل

۱ - أي: «اتصاف الصورة»

مع المتحصّل، والتَركيب بينهما اتّحاى عند أهل الحقّ والحقيقة، لاانضماميّ ارتباطيّ. يؤيّده:

قوله: «اتّحاد الجنس مع الفصل» ٣/٧٩.

فإنه أيضاً اتّحاد اللّا متحصّل مع المتحصّل والمبهم مع المتعيّن،ولاينافي ذلك ما سيجيئ منه. قدّه، من اختيار التّركيب الانضماميّ، لما ذكرنا في مبحث الوجود، الذهنيّ ، سنذكره أيضاً في بابه، إن شاءالله، تعالى.

قوله: «ولا وعائهما وعاء »الح ٥/٧٩.

أى : وعاء العدمين وعاءالوجودين. بمعنى أنّه ، كما أنّ وعاء الوجودين زمان لكونها زمانييّن تدريجيّ الحصول، فكذلك وعاء العامدين. او بمعنى أنّ وعاءالعدمين بعينه، وعاء الوجودين. وذلك، لأنّ كلّ حدّ من ذلك الشّئ السّيال مسبوق بالعدم في مرتبة الحدّ السّاق واللاحق، وهما وجود ان كلّ واحد منها عدم، أو راسم عدم لذلك الحدّ، فوعائهما بعينه وعاء الوجودين: الوجود السّابق،وعائه أى: زمان تحققه السّيّال، وعاء العدم السّابق، والوجود اللاحق، وعائه بعنيه رعاء للعدم اللّاحق.

قوله: «المكتفنين »الخ ٤/٧٩.

الضّمير فى قوله الكمتنفين به راجع إلى السّسيّال، أو إلى كلّ حدّ منه.

قوله: «وهكذا فيما يلي»الج ۶/۷۹.

أى : الحدود الفرضيَّة ،الَّتي تحقَّق فيه بالموافاة للإثنَّات،أو الاعراض،أو

الوهم والفرض، حسب قبول المتصل للانقسامات الغير المتناهية.

قوله: «والاسيّما »الخ ١٠/٧٩.

وجه الاستثناء كونها متوافقهةالاجزاء،والموافقة لكلُّ في الحدُّ والرسم.

قوله: «ويمكن أن يقرء »الخ ١٣/٧٩.

أى: يمكن أن يقرء جزئيّة كلّيّة بالنّصب ، بجعلهما حالاً عمّا سوى، باعتبار تأويلها بالجرّدات والجسمانيّات، وأن يقرء مضافة إلى ضمير، يرجع إلى ماسوى. باعتبار لفظ.

قوله: «كما أنّ حفظ كلّ»الخ ١٧/٧٩.

أى بمقتضى الحركة الجوهريّة. أو لما هو المشاهد المحسوس من تبدّل وتحليله ، من جهة فعل الكيفيّات الفاعلة والحرارة الغريزيّة، والسّنة الضروريّة،وكون القوى الجسمانيّه متناهيّة التأثير والتأثر.

قوله: «صاحبه ... البسيط» الح ٢/٨٠.

أى ربّ النّوع، والتّعبير عنه بالصّاحب، إمّا من جهة اتّصال وجوده الرّابطّى ومصاحبة فيضه الوجوديّ وعناية الذاتيّة به، أو من جهة كينونته في حضرته كينونة الفرع في الاصل، وكينونته فيه كينونة الاصل في الفرع.

قوله: «الّذي هو كروح»الخ ۲/۸۰.

التمبير بالجسد والروح، من حيث لحاظ التجرد والتجسم،وبالمعنى والصورة، من جهة لحاظ الظهور والبطون، وبالاصل والفرع من جهة لحاظ الاجمال

والتّفصيل والجمع الفرق.

قوله:«من روائهم محيط»الخ ۴/۸۰.

إشارة إلى أنَّ لاموثَر فى الوجود، إَلا الله تعالى، وأنَّ هذه العقول الكلّيه جهات فاعليّة الله، وأنّها تفعل بحول الله و قوّته وبالجملة إشاة إلى التتوحيد الفعليّ، فندبّر!

#### فى ذكر الأقوالِ فى مُرجِّحِ حُدوثِ العالم فيَما لايَزَالُ قوله : «غَررَ فى ذلكرَ الأقوال»الخ-۵/۸.

مناسبة هذا المبحث للمبحث السّابق معلومة،وإن كان قد يذكر في مبحث فعل الله تعالى، أيضاً؛ و «لكلّ وِجْهَةُ هُوَ مُولّيها». \

قله:«مرجع الحدوث» الخ ۶/۸۰.

قيل عليه: أولاً، أنَّ نفس الزمان والوقت من جملةالعال، فلا معنى لتخصيصه بوقت مخصوص، وإلا يلزم أن يكون للزمان زمان. وثانياً، الأفلاك، سيّما الفلك الاطلس، الذي بحركة حامل الزمان ومُحَصَّله أيضا. من جملهالعالم وهي ليست مخصصة للحدوث بوقت مخصوص، وإلا يلزم تأخّرها عن الزمان، مع تقدّمها عليه، هذا خلف.

ويمكن أن يجاب عن الايرادين: بأنّ المراد من العالم هنا الزّمانيّات الواقعه في الزّمان المحاطة ، به لانفس الزّمان والأفلاك الحاملة بحركتها إيّاه أو أنّ الزّمان

۱ – البقر ه (۲)،۱۴۸.

<sup>7 -</sup>أي: «لتخصيص العالم».

<sup>&</sup>quot; - أي: «والافلاك».

زماني بذاته، لابزمان آخر، فهو لايحتاج إلى وقت آخر يختصص حدوثه به بل هو مخصص الحدوث بنفس ذاته. وكذلك الأفلاك غير محتاجة إلى زمان يحتصص حدوثهابه ، لأنها حادثه معالزمان، لافي الزمان، فهي مختصص الحدوث بنفس الزمان الذي يحدث معه، أي بميتها مع ذاك الزمان. أو أنَ هذه الأقوال للمتكلّمين، وهو قائلون بالزمان الموهوم الذي يختصص الزمان الموجود الأفلاك الحاملة له بالحدوث فيه ، وهو لكونه موهوماً أزليّاً، لا يحتاج إلى زمان آخر، ولا تضر أزليّته بحدوث العالم والموجود، فيكون المراد من قوله: «وإذلا وقت قبله»أي لاوقت موجود قبله.

قوله:«وعلَّته فيما لم يزل»الخ ٨/٨٠.

وذلك، لأنَّ علَّته التّامَة، على ماهو المفروض ،هى ذات الحق، تعالى شأنه، وحقيقته المقدسة، الَّتى هى عين الحيوة والعلم القدرة والإرادة والتّكلّم و السّمع والبصر وغيرها، من الصّفات الكماليّة. وعلى تقدير زيادتها على ذاته المقدّسة كما ذهب إليه بعض المتكلّمين، فهى أيضاً أزليّة. فعلى تقدير كون ذاته، تعالى علّة للعالم مع هذه الصّفات الكماليّة، تكون علّته التّاميّة أزليّة مع كونه فيما لايزال، فيلزم تخلّف المعلول عن علّته التّامة.

قوله:«وفيه أنّه أيّة مصلحة »الخ١٠/٨٠

أقول: لوجعل سبقالعدم على وجود العالم سبقاً دهريّاً \_ لازمانيّاً بالزّمان الموهوم بل سبقاً فكيّا غير متكممّ منزّها عنالتّقدّر والاتّصاف بالتّناهي والّلا تناهى المقدارى وجعل علّة سبق العدم عدم إمكان وجود المعلول، والمتحقّق فى وعاءالخارج، مع علّته القيّومةالواجبة،التى هى صرفه الوجود والوجوب وجوداً، المساوق لمعيّه معها ذاتاً كما يقول به المحقّق الدّاماد فلايرد هذا الاشكال الّذى ذكره أصلاً، إلّا أنّ هذه الفاغة، وأولياء شيطان الوهم، بمعزل عن فهم هذه الحقايق، ونيل بتلك الدّقايق.

قوله: «إذ قد عرفت» الخ ١٤/٨٠.

المراد بالحدوث. هو الدّهريّ. وبالتّجدّد ، الحدوث والتّجدّد الجوهريّ كماأشار إليه في الحاشيّة.

# فى أقْسامِ السُّبقِ وَهِيَ ثَمَانِيَةً

قوله: «غرر فى اقسام السّبق»الخ ١٤/٨٠.

إنما لم يذكر تعريفه، كماذكر تعريف القدم والحدوث. لبداهة مفهومه وعدم الخفاء فيه عندالعامّة والخاصّة أصلاً، والمراد بمقابليه.التّأخر والمعيّه.

وقوله: «ينقسم »الخ ۱۷/۸۰.

منقوض بالسبق الدّهرى والسرمدى ، فإن المعيّة الدّهريّة والسرمديّة، لاتتصّور، كماصرّح به فى حواشى الأسفار ، ومرّ فى حواشى الكتاب. اللهم ، إلّا على مذهب الإشراقيّين والرّواقيّين، القائلين بالعقول المتاكافئة، إذلا سبق طولاً بينها، فتدبّر. أو يلاحظ ذكل بالنسبة إلى موجودات كلّ عالم من العوالم الطّوليّة، كلّ واحد بالنسبة إلى ماوقع معه فى ذاك العالم، فتدبّر!

قوله: «السّبق منه ما زمانيّاً»الخ ٢/٨١.

هذه على مذهب الحكماء القائلين بالسّبق الزّمانيّ، أعمّ من سبق الزّمانيّات، وسبق أجزاء الزّمان.

<sup>&#</sup>x27; - أى: «المعانعين عن السبق»خ ل.

قوله: «أي بالترتيب »الخ ٥/٨١.

فسَره بذلك، لأنه. قد يتبادر منه ماهو مساوق للتُقدّم بالشَرف، أللاشارة إلى ملك السَق في هذا القسم.

قوله: «وهي لاتنفكّ»الخ٧/٨١.

أقول: هذا على مذاق القوم، وأمّا على مذاق المحقّق الدّاماد، فهى تنفّك عن المعلو بالفك الطّوليّ الدّهري، لا الزّماني العرضيّ.

قوله: «عن بعض» الخ ٢/٨١.

أى:القائلين بأصالة المهيّة، وقد صرّح به في الشّوارق.

قوله: «والسّبق بالذّات »الخ ١٢/٨١.

هذا على مذاق الحكماء. وأما المتكلّمون، فقد جعلوا السّبق بالذّات، عبارة عن سبق أجزاء الزّمان بعضها على بعض.

قوله: «وسرمديّاً» الخ٧/٨٢.

الظّاهر من هذا الكلام، اتّحاد السّبق الدّهرى مع السّرمدى، ولكن جمع المتحقّقين قعد جعلوا السّبق السّرمدى حيقاًبه، تعالى، وبعضهم شارك العقول مه تقدّست أسمائه، في الاتصاف بهذا السّبق؛ و«لِكُلَّ وِجهَّةٌ هُوَ مُولِيها» وقد مرّ شرحه سابقاً، فراجم!

<sup>· -</sup> وهناتحقيق تذكره في بيان مذهب المحقق الداماد، قده، فانتظر، منه ره.

<sup>ً –</sup> البقر ه(۲)،۱۴۸.

قوله: «وفيه إشارة »الخ٢/٨٣.

اجتماع بعض أقسام السّق في الشّئ الواحد، غير هذين القسمين، محتمل. وكذا اجتما الجميع ببعض الوجوه. وقد مرّ ذلك فراجع!

# فِي تَعيينِ ما في التَّقَدُّمُ

قوله: «وهوالمسمّى بالملاك» لخ٧/٨٣.

قد يسمى ما به تقدّم،أيضاً ، كما ذكره صاحب الأسفار، قدّه.

قوله: «ويكون منه شئ للمتأخّر »الخ٧/٨٣.

قد مثّل ذلك فى الحاشية بقسمَين من أقسام السّبق، ونحن نمثل للجمى، حتىً يتّضح مراده. قدّه.

فنقول: أمّا السّق باطّبع عليما ذكره مطابقاً، لما أفاده الحكماء \_ فملاكه الوجود هو صحاصل للعلّه التّاقصة، مثلاً. مثل الواحد المنفصل عن الواحد الآخر، أى: قبل انضمامه إليه، حتى يحصل الاتنان ، ولكن إذا حصل للإتنّين يجب أن يحصل للواحد، أوْلاً وكذا في السّبق الزّماني الانتساب إلى الزّمان \_ سواء كان بذاته وإلى ذاته أى إلى كلّ الزّمان \_ حاصل للجزء المتقدّم من الزّمان والزّماني ، قبل حصوله للجزء المتأخّر يجب أن يحصل أولاً لجزء المتقدّم.

فأن قلت: الجزء المتقدّم لسيلان الزّمان لايمكن أن يجتمع مع المتأخّر، فكيف

<sup>&#</sup>x27; - «يحصل للاثنين»، خ ل.

يحصل له الاتنساب إلى الزمان عند انتساب المأخر؟

قلت الحصول للمتقدّم أعم من أن يكون مع حصول الملاك للمتأخّر، أو قبل حصوله له، مع أنّ امتأخرات في وعاء الزّمان كلّ مجتعة مع المتقدّمات في وعادالدّهر بل بالنسبة ذلى امتداد الزّمان أيضاً، فتدبّر؛ وكذا الانتساب إلى المبدء والمحدود بالنسبة إل السّبق الرّنبيّ، فأنّه حاصل للسّابق إلى الحراب، أو إلى الجنس العالى مثلاً في تصاعدالأجناس، قبل حصوله للمتأخّر، وليس بحاصل للمتأخّر، إلا وقد حصل للمتدّم وفي السّق بالتّجوهر ّ التّقرّر الماهوى والقوام التّجوهرى قد حصل أولاً للمتقدّم الذي هو المهيّة المركبة، و عند حصوله للمتأخّر قد حصل أولاً للمتقدّم وفي السّفق بالحقيقة، قد حصل مطلق الكون للمتقدّم أولاً، ثمّ للمتأخّر ثانياً. وفي السّبق الدّهرى، الكون في وعاء الدّهر ثبت للمتقدّم كذلك.

وهنا قسم آخر من أقسام السبق، أصطلح عليه صدر المتألهين، بل قاطبة أهل الله من العرفاء الشامخين، وهو السبق بالحقّ. وهو أن يكون للمتأخر وجود للمتقدم وجود آخر ولو في طوله، بل يكون المتأخر من أطوار المتقدم وبالجملة لا يكون هذا القسم الانتساب إلى ذي الطور أو مطلق الكون، الأعم من الأصلى والعكسى والظلّى والطورى وكيفية حصوله للمتقدم، قبل المناخر، من قبيل ماذكرنا سابقاً.

قوله: «فإنه يشم السرمدي »الخ ۴/۸۴.

إشارة إلى اتّحاد التّقدّم الدّهرىّ والسّرمدىّ ، وأنّهما يفترقان بالاعتبار أو بالإضافة ، فتدبّر!

قوله: «أنَّ الوجود الأصيل »الخ ٥/٨٤.

إن قلت: السَّيِّد قائل بأصالة المهيَّة واعتبارية الجود، فما مراده من الوجود الأصيل؟

قلت: «قد مرّ شرح مرامه في مسألة أصالة الوجود، فراجع!

قوله: «عين ميهة البارى»الخ ٥/٨٤.

أى ذاته وحقيقة ، وماهو به هو.

قوله:«من كلّ جهة »الخ ۸/۸۴

متعلَّق بقوله: الحقَّه.

قوله:«فإذن تأخّر العالم»الخ١٠/٨۴

فأن قلت: معنى ما أفاده الحكماء، كما صرّح به فى الشّوارق، أنّ الحاكم بذلك التّقدّم، العقل لا أنّ ظرف التّقدّم موطنه القوّه العاقلة.

قلت: مراده، قدّه، أنّ حكم العقل بالتقدّم ، إنّما هو باعتبار الوجود إذلا مهيّة هناك. والتّقدّم والتّأخرّر الوجوديّ لا يتحقّق بدو السّق الإنفكاكيّ، فتدبّر تعرف مرامة قدّه؛ وقد ذكرناه فيما سبق، فراجع!

قوله: «تمور »۱۴/۸۴.

أى: تموج.

قوله: «تفور »الخ ۱۴/۸۴.

من فاريفور، بمعنى الفوران.

قوله: «أنَّ المرتبة العقليَّة لذات الشَّمس» الخ ١٥/٨٤.

وذلك، لتركّبها من المهيّة والوجود، ولكن هذا في شمن فلك الأجسام وأمّا شمس فلك العقول والأرواح، وهي ربّ نوع تلك الشّمس، فهي علىالتّحقيق لامهيّة لها، بعين عدم المهيّة للحقّ، تعالى. والمرتبة العقليّة لها بعينها الجود في الأعيان فيكف في بارءالكلّ، ومؤيّسها؟ فتدبّر!

قوله: «كما هو سبيل الأمر »الخ ١٤/٨۴.

مثال للمنفى. والمراد الرّبوبيّ حضرة الأحديّة والواحديّة. ويمكن أن يكون المراد منه ما يشمل الفيش الأقدس والمقدّس، وحضرة الجبروت والملكوت الأعلى، من جهة تدلّيها بعرش الرّحمن واندك إنيّاتتها في الحقّ.

قوله: «وكذلك الأمر »الخ ١٤/٨۴.

عطف على قوله: «وليس يضح أن يقاس»، الخ.

### فى الفغل وَ القُوَّةُ

قوله: «الفريد الرابعة »الخ١/٨٥.

هذه من مهمّات هذا العلم، وهى بمنزلة الحقايق فى علم السّلوك،و العفل راجع إلى الوجود، والقوّةإلى العدم والمهيّة. ولمّا لم يكن بين معانى لفظة القوّة معنى مشترك يكون جامعاً بينها،بدء أوّلاً ببيان أقسام ما يطلق تلك اللّفظة عليها، إشارة إلى اشتراكها اللّفظي، وليصّع حدّ كلّ صنف عند ذكره.

قوله: «الّذي هو أكثر »الخ٢/٨٥.

قد ذكر باقى معانيها فى الكتب المسبوطة مثل الشَّفا والأسفار، ونحن نذكرها فيما سيأتى، إن شاء الله.

قوله: «وبهذا المعنى تطلق»الخ٥/٨٥.

أى: بمعنى الشّدّة ،فإنّه يطلق على المصاحبةلفظ القوّة ، من جهة أنّها الاستعداد الشّديد إلى جانب الانفعال.

قوله:«من حيث هو آخر»الځ۷/۸۵.

وفائدة هذا القيد إدخال الطّبيب إذا عالج نفسه.

قوله: «كالقوة الفاعلة في الفلك» الخ١١/٨٥.

إن قلت: قد عدّوا الفلك بماتعلّق به. منالتّفوس الكلّية والجزئيّة، من أقسام الغير المتناهي العدّيّ والمدّيّ، مع آنه، قدّه، وعدّه من المتناهي العدّيّ.

قلت: وجهه ما أفاده فى الحاشيّة، من أنّ الفلك بالنّظر إلى وحدةفعله، الّذى هى الحركةالّذائمة الأزليّة السّرمديّة عندهم، يعدّ من المتناهىّ وبالنّظر إلى عدم تناهى ذلك الفعل والآثارر المرتّبة عليه فى عالم الطّبيعة ،الّتى هى مظهر نعمالله، الّتي،إنْ تُعدّوها لاتحصوها عدّ من العير المتناهى العدّىّ.

إن قلت: ذلك، بالنسبة إلى وحدة الحركة الأزليّة، لاغبار عليه، أمّا بالنسبة إلى نفوسها الكلّيّة والمنطبقعه، فهى دائمةالإشراقات والإفاضات فى عالم العناصر، فلايكن عدّها من المتناهى العدّى، لمكان أزليّتها وأبديّتها عندهم.

قلت: لما كان العالى لا يلتفت إلى السّافل، فتلك الآثار، والانوار إنّما تتربّب على فعلها الوحدانيّ بالعرض، والكلام فى آثارها الذَّاتيّة،الّتى صورتها هى الحركةالوحدانيّةالوجوديّة. وأيضاً، لو سلّم لاتناهيها العدّى أو الشّدىّ بوجه،فذلك إنّما هو بالعرض ومن جهة طلبها للحقّ،تعالى، الذي هو المتّصف باللّلاتناهي، مطلقاً بالحقيقة والأصالة \_ بحوله وقوته يتّصف به بعض الأظلّة والأشباح \_ والكلام فيما كان مبدء للآثار الغير المتناهية بالذّات، فتأمّل!

قوله:«أو غير متناهيّة »١١/٨٥.

<sup>&#</sup>x27; – ابراهیم(۱۴)، ۳۴:«وان تعدوا نعهٔالله لاتحصوها».

أى الغير المتناهى اللا يقفى أو العقلى الو جوّزنا عدم المتناهى فى طرف المعاليل والآثار. فتدبّر. وتوصيف القوّة بالفاعلة من جهة الكشف والايضاح، و إلا فالمراد بها هنا مفيد الأثر، والفاعليّه مأخوذة فيه.

قوله: «خلافاً للمتكلّمين »الخ ٣/٨٤.

أى الَّذين قالوا برجوب سبق العدم. الغير المجامع على الفل.أو مقارنة القدرة

قوله:«كلَّيَّهُ»الخ ۱۱/۸۴.

بيان للمفارق؛ أى مفارق للموادّ باكلّيّة ، بحيث لا تعلّق له بها ذاتاً ولافعلاً. قوله:«القادرهو الّذي»الخ ۱۶/۸۶.

فتعلَق القدرة على هذا المعنى بالايجاد تارةً. وبالإعدام أخرى، غير معتبرة فيها أيضاً ، بل يمكن أن يكون اختيار العدم متنعاً بالنّظر إلى وجود الحقّ القدير، الّذى هو وجود وخير محض ووجود صرف، ولايشاكله العدم والاعدام، كماقال تعالى: «قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شا كِلّتِه» لإن صدق الشّرطيّة لاينافى كذب المقدّمتين ،كما فى قوله، تعالى: «لوكان فيهما آلهة إلا الله لفسدتا». وسنرجع إلى هذا فى مبحث صفات الواجب إن شاء الله تعالى.

قوله: «لتكليف الكافر »الخ٢/٨٧.

<sup>` -</sup> أي: «الفعلى».

۲ - الاسر اء (۱۷).

أى: لأنَّ الكفَّار مكلَّفون عندهم بالأصول اتّفاقاً، وبالفروع عند كثير منهم فلو كانت القدرة يجب مقارنتها مع العفل، والكفَّار غير عالين لما هم مكلَّفون به، فيلزم من هذا أن يكونوا مكلَّفين بما هم غير قادرين عليه، وهو ممتنع عند العقلاء منهم.

قوله:«ولزوم أحد المحالين»الخ٣/٨٧.

ولزومه واضح على تقدير لزوم المقارنة. لأنَّ العالم عندهم حادث بالحدوث الزَّمانيَّ،بالزَّمان الموهوم. ولاشكَّ عنهم وعند الكلّ ،أنَّ المبدء القادر الفاعل للجميع هو الله تعالى . فول لزم مقارنة القرة للفعل، يجب إمّا القول بحدث قدرته تعالى، مقارنة مع حدوث العالم، وإمّا القول بأزليّة العالم، لتكون قدرتة الوجوبيّة مقارنة لفعله الّذى هو إيجاد العالم، فتدّر!

قوله: «وبالحقيقة هذا السّبق لفرد فرد منها»الخ۴/۸۷–۵.

المقصود من هذا الكلام دفع توهّم المنافات بين هذا مع قوله. بتقدّم الفعل على القوّة مطلقاً. حتىّ الزّماني.

وبيان الدّفع،أنَّ هذا التّقدّم للقوة على الفعل، ليس لحقيقةالقوّة وطبيعتها على حيقتة العفل وطبيعته، ولالجميع أفرادها على جميع أفراد الفعل. بل هذا السّبق للأفراد الزّمانيّة للفوّة، على الأفراد الزمانيّة المتعاقبة للفعليّة \_ أى كلّ فرد من أفرادها وهكذا إلى الأبدبناء على أزليّة الأفلاك وكليّات العناصر، وأنواع المولّدات المكوّنات لالجميعها، إذا لا مجموع لها

من جهة عدم قرارها وعدم اجتماعها في الوجود الزّماني ولا لحقيقة القوّة بالنّسبة إلى حقيقة العفل وطبيعة، حيث أن كلّ فرد من أفراد القعليّة في عين كونه مقدّماً على فرد من أفراد الفعليّة و فكما أن طبيعة القوة، من حيث بعض أفرادها، مقدّم على بعض أفراد الفعليّة، فطبيعة الفعليّة أيضاً، من حيث بعض أفرادها مقدّم على بعض أفردها، فلا يمكن الحكم بتقدّم القوّة مطلقاً، من هذه الجهة أيضاً، على الفعليّة، بل هذا الفرد المقدّم، لو لم يصير بالعفل، لا يمكن تقدّمه على الفرد الآخر من الفعليّة، فتدرا

قوله: «من الذَّاتيُّ والزَّمانيَّ»الخ٧/٨٧.

أقول: لمّا عرفت أنّ الفعليّة مرجعها إلى الوجود، بل هي عينالوجود، كما أنّ مرجع مقابلها إلى العدم والمهيّة، تبيّن لك تقدّم الفعليّة على القوّة بجميع أنحاء التّقدم.

أمًا تقدُّمها الذَّاتيَّ، فمن وجوه: منها ، ما أشار إليه ، قدَّه، في الحاشية.

ومنها، من جهة أنَّ القوّة مالم تصربالفعل، ولم تتحقّق، لم تكن منشأة لآثارها. ففعليَّة القوّة مقدَّمة عليها.

ومنها ، أنَّ منشاء القوَّة الأعدام المضافة،والميَّهَات، وهي متأخَّرةعنالاتيَّات والملكات. وبعبارة أخرى وبيان آخر، أنَّ منشأ القوَّة في عال الطَّبيعة الهيولي، وفي

<sup>ٔ - «</sup>مقدمه»، خ ل.

<sup>&</sup>quot; - «مقدمة»، خ ل.

عالم ماوراءالمهيّة وهما متأخّرتان عنالوجود والصّورة. في التّحققّ وتابعتان لهما في الجمعل.

ومنها أنَّ القوّة، لوكانت بمعنى العدم الصرف البحث والفعليّة بمعنى الوجود فالعدم مطرود بنور الوجود و لاشيئيّة له، حتى يمكن أن يتقدّم على الوجود،ولاسبق له عليه أصلاً و إن كانت بمعنى العدم المضاف والشأنيّة والاستعداد ، فهى صادرة عن الوجود بالعرض،إذها حظّ من الوجود كذلك ، لأنّ الشرور الطّفيفة مجعولة بجعل الفعليّات بالعرض . أيضاً القّوة راجعة إلى غضب الرّحن، والفعليّة إلى رحمته، وقد سبقت رحمة غضبه.

وأمّا سبقها بالشرف والرّتبة فواضع لايحتاج إلى البيان، مثل تقدّم الوجود على العدم والمهيّة بذلك، لأنّ الوجود خير محض، ومنبع كلّ شرف وفضيلة، تقدّمها الرّتبي أيضاً معلوم على أصالة الوجود، بل أصالة المهيّة، أيضا، من جهة تقدّم رتبة الانتساب إلى الجاعل، الّذي هو المرتبة الفعليّة، على رتبة المهيّة، من حيث هي الّتي هي اعتباريّة عند الجميع. وأيضاً، العفليّة مقدّمة، في الانتساب إلى صرف الوجود، من القوّة، بل هي عين الوجود،كما أنّ القوّة عين الإمكان و محتده.

وأمّا تقدّمها الزّمانيّ فلتقدّم الموجود الدّهريّة والسّرمديّة ، الّتي هي غير مشوبة بالقوّة ، على القوّة ومنابعها بالزّمان. لابمعني كونها في الزّمان وتقدّمها

۱ -أى: «بالعرض».

<sup>-</sup> رتبة الانتساب ... التي هي رتبة الفعليّة»، خ ل.

بتوسّط كونها فيه، بل بمعنى أنّه لا زمان من أزمنة وجودالقوى، إلّا وهى موجودة معها، بالمعيّة القيوميّة الإحاطيّة؛ وتقدّم مجموع أفراد الفعليّة على مجموع أفراد القّوة،لوفرض لها مجموع، وتقدّم نفس الحركة والزّمان وعللها، من جهة دهريّتها ،على منابعالقوى ومباديها،من جهة زمانيّتها، وكذا من بعض الجهات الّتي ذكرت لبيان تقدّمها عليها بالذّات.

وأمّا تقدّمها السّرمديّ والدّهريّ، فظاهر من جهة اتّحاد الفعليّة مع الموجودات الدّهريّة والسّرمديّة،من حيث وجهها النّابت عندالله.

وأمَّاتقدَّمها بالعلَّيَّة وبالطُّبع، فيعلم ممَّا ذكرنا لبيان تقدَّمها الذَّاتيّ.

وأمّا تقدّمها بالحقيقة والحقّ.فيظهر من جهة اتّحاد الفمليّه مع الوجود و الوجوب، والقّوة مع المهيّة والعدم والإمكان والاستعداد.

وإمّا تقدّمها السّرمديّ، فمن جهة تقدّم مرتبة غيبالفيوب والأحديّة الصّرفة الّتي هي فعليّة محضة ، على الأعيان النّابة والأسماء الإلهيّة،الّتي مرجعها من جهة مفاهيمها وتعيّناتها إلى القوّة وبالجملة بعد الإحاطة بالأصول السّالفة، وأنّ مرجع الفعليّة إلى الوجود والقّوة إلى مقابله، لاتبقى شبهة فيما أفاده،قدّه فتدبّر!

#### في الميهّة ولواحقها

قوله: «الفريدة الخامسة» الخ٨/٨٧.

أقول: هذه الفريدة بمنزلة مقام الأحوال في السلوك العمل، من جهة أنّ المهية من عوارض الوجود، كما قيل: من وتو عارض ذات وجوديم. وبهذا الجهة جعل من مباحث الفلسفة الباحثة عن العوارض الذّاتيّة لحققة الوجود. وأمّا على مذاق القاتلين بأصالة المهيّة ، فهي من عوارضي الموجود، الذي هو موضوع العلم عندهم.

فإن قلت: قد تقرّر عندهم أنَّ عرض المهيّة على الوجود، إنّما يكون من جهة تشابكه الماهدم، لامن جهة أصل حقيقتة الوجوديّة النّوريّة، فيجب أن تعدّ من عوارضه الغريبة ، لا الذاتيّة.

قلت: الموجب لغرابة العارض، بالنسبة إلى حقيقةالوجود، الاحتياج في عروضه لها إلى التحصص الطبعيّ أو التعليميّ، لا مطلق التحصص، وعروض المهيّة للوجود ليس من هذا القبيل. وبعبارةأخرى، التّشابك بالعدم واللّيسيّة،

<sup>&#</sup>x27; -أي: «تشابك الوجود».

الموجب لعروض المهيّة هو مطلق العدم اليسيّة،أعمّ من أن يكون في لحاظ العقل، أو في الحنارج وكونه في الخارج أعمّ من أن يكون ظاهر الحكم،أو مختفية تحت حكم الوجود ونوره. والتشابك الموجب لغزابةالعارض، هو التشابك الذي يكون في آخر درجات نزول الوجود بحيث يصير، لكثرة النزول والتسفّل، حكم العدم والليسيّة ظاهراً. وهذا إنما يكون عند نزول الحقيقة في دار الطبيعة و محفوفيتها بعوارض الأجسام الطبيعيّة و التعليميّة والحركات المتحركات، فيكون الموجب لغرابة العارض حقيقة ،هو التخصص الطبيعيّ أو التعليميّ.

قوله: «من سياق المقام »الخ٩/٨٧.

لأنّ الحمل لا يتحقّق بدون الموضوع. فإذا لم يقيّد الحمل، بأن يكون على شئ خاص، يظهر منه أنّ الموضوع مطلق الشئ. وأيضاً ، يعلم بقرينة قوله، «في جواب ما الحقيقة» ، أنّ الموضوع مطلق الشئ، حيث أنّ «ماالحقيقيّة» ، يسئل بها عن حقيقة الشئ. ولكنالشئ هنا يجب أن يحمل على الشيئيّة المفهوميّة دون الوجوديّة أوْ على الأعمّ منهما، ولكن باعتبار وجودها في القسم الأول. وذلك لأنّ الموجود لا «ما حقيقيّة» له. لأنّ المسئول عنه بها حقيقة الشئ،التي أيكن أن يحصل في الذّهن وفي العلم الحصوليّ، والوجود ليس كذلك ، كما أشار إلى ذلك بقوله، في منظومنة المنطق: «وفي وجودى اتّحد المطالب». إلّا أن يراد بالشئ مطلق الموجود، عمّ من الخارجيّ والذّهني.

۱ - «الذي»خ ل.

قوله: «بل هو شرح الاسم»الخ١١/٨٧.

قد ذكرنا فى المبحث الأوّل من مباحث الكتاب، عند شرح قوله: «معرّف الوجود شرح الاسم».ما يتعلّق بشر المقام.فراجع!

قوله: «وبعضهم وإن زاد»الخ١٣/٨٧.

أقول: فإنّ بعضهم زاد مطلب أيّ، وزاد آخر مطلب كيف ولم وأين نحو ذلك. ولكن الأوّل راجع إلى مطلب ما، أو هل المركّبة ، إن كانت «أيّ» عرضيّة، والثّانى إلى مطلب هل المركّبة ، كما يشر إليه، بقوله: «إليه آلت ما فريق أثبتا».

قوله: «ومطلبا لم الشّبوت والإثبات»الخ١۴/٨٧.

الأول، يسئل به عن علّة وجود الشّئ خارجاً. أعم من علّة الفاعليّة والنّائيّة والنّائيّة والنّائيّة والنّائيّة والنّائيّ، عمّا يصير سبباً لإذعان النّفس بثبوت الأكبر للأصغر،سؤاء كان علّة لاتّصافه به خارجاً، أم لا، بل كان معلولاً له فيه. والأوّل يسمى ببرهان اللّم، والنّاني بالأنّ قد يخصّص باسم الدّليل، والانّ بمطلق الاستدلال،الغير اللّميّ، سواء كان بالمعولل على العلّة، أو بأحد المعلولين لعلّة ثالثة على الآخر. وقد يخصّص بما كان من قبيل النّاني، أي الاستدلال من أحد المعلولين.

وهنا قسم أخر من الواسطة، يعبّر عنها بالواسطة فى العروض، وقد مرّ شرحها سابقاً. وهى داخلة فى الواسطة الاثباتيّة بوجه، دون التّبوتيّة، بناء على تفسير التّوتبيّة بما يكون أعمّ من أن يتّصف بما هى واسطة فى ثبوته، أم لا والنّسبة

۱ - أي: وقد يخصص الثاني.

بين الأوّلين بالعموم والخصوص، وبين الأوّل والنّالث بالتّبياين على تفسير، وبالعموم والخصوص «المطلق».أو من وجه، بتفسير آخر، و بينالتّالث، بالعموم والخصوص المطلق، أومن وجه، فتدبّر!

ثمَّ أنَّ هنانكتة، يجب أن تتذكّر، وهي أنَّ الواسطة في العروض هل يمكن أن تكون مباينة أم يجب أن تكون محمولة؟ وقد مرّ بيان ذلك سابقاً، فراجع!

قوله: و «ذو اشتباک »الخ ۱۷/۸۷.

قال في الحاشيّة: «إنّ مالا إنيّة له لا مهيّة له »الخ.

إن قلت: هذا صحيح على مذاق القائلين بأصالة الوجود، حيث أنّ المهيّة حدّ الوجود عندهم، وأمّا عند القائلين بأصالة المهيّة، فليس هذا بمسلّم،بل ولا عند غيرهم. لأنهم صرّحوا بأنّ الفرق بين المهيّة والمقيقة، بالعموم و الخصوص، وأنّ المهيّة تطلق على المعدوم الخارجيّ أيضاً،مع أنّ بعضهم ذهب إلى ثبوت المعدومات الأزليّه ، فكيف يمكن أن يقال بأنّ ما لا إنيّة له لامهيّةله؟

قلت: المراد بالإنيّة أعمّ من الوجود الخارجيّ والذّهنيّ. وما أفاده ، قدّه، مبنيّ على مساوقة الوجو مع الشيئيّة ونفى النّابتات الأزليّة . فعلى مذهب كلتا القبيلتين يصّح ما أفاده،قدّه، وأمّا عكس ما ذكره، أى كلّ مالا مهيّة له لا إنيّة له، فإنّما يصّح على مذهب القائلين بثبوت المعدومات. والقائلين بثبوت المهيّة للواجب فقط، وعلى سائر الأقوال ليس بصحيح قطعاً.فتدبّر تعرف!

قوله: «والمهيّة مشتقّة »الج ٣٣/٨٨.

قد مرّ سابقاً ما يتعلّق بالمقام. فراجع!

قوله: «وارتفاع النّقيضين» الخ١٣/٨٨.

أقول: معنى ارتفاع التقيضين، في المردات، أن لا يصدق الشئ ولا نقيضه على شي. مثل أن لا يصدق على زيد، أثة موجود أو لا موجود، وفي القضايا أنّ لايصدق القضية، ولانقيضها في نفس الأمر، مثل أن لايصدق: زيد كاتب، ولا ليس بكاتب، مثلاً وهو بهذا المعنى لايصدق في المرتبة، أي لايصدق: إنّ الإنسان من حيث هو إنسان، لا موجود، ولا لا موجود واقعاً. ولا أثه يكذب قولنا: الانسان، من حيث هو إنسان، موجود مطلقاً، أو خارجاً أو ذهناً. وكذا يكذب نقيضه: وهو أنّ الانسان، من حيث هو كذلك، ليس بموجود مطلقاً، أي لا ذهناً ولا خارجاً أو خارجاً أو خارجاً أو ذهناً.

بل معنى ارتفاع التقيضين عن المرتبةعدم عينيّة التقيضين، أو جزئيّتها لها وهذا ليس فى الحقيقة ارتفاع التقيضين، كما لايخفى . بل يجرى فى كلّ مفهوم بالنّسبة إلى مفهوم آخر:لايكون أحد هما عين الآخر،ولا جزئه.

وبعبارة أخرى: ارتباع التقيضين، إمّا أن يكون يحسب الحمل والصدق المرادف له، وإمّا أن يكون بحسب الصدق التفس الأمرى، بمعنى المقابل للكذب. وارتفاعهما يحسب الحمل، إمّا أن يكون بحسب الحمل الأولى، أو بحسب الحمل الشايع الصناعى والأول، ليس ارتفاع التقيضين بالمعنى المصطلح الحال، بل يجرى في

كلَّ مفهوم بالنَّسبة إلى ما يغايره فإنه يصدق على كلَّ مفهوم، أنَّ المفهوم الآخر الذَّى يغايره هو ونقيضه، ليسا عين ذلك المفهوم،حتى بالنَّسبة إلى أجزاء الشَّيَّمنفرداً كلَّ منها عن الجزء الآخر.

وأمّا بالنّسبة إلى الحمل النّايع، فهو أيضاً على قسمين؛ لأنه ،إمّا أن يكون في الذّاتيّ بمعنى جزء الذّات، أو في العرضيّ الخارج عن الذّات. والأوّل، أيضاً يصبّح في كلّ مفهوم بالنّسبة إلى مفهوم آخر ّأنّه، ليس هو ولا نقيض،عينه. فإنّه يصدق على الإنسان،أنّه ليس بموجود ولا لاموجود». بمعنى أنّه لا الموجودجزء ولا اللّا موجود. وهذا أيضا ليس ارتفاع النّقيضيّن بالمعنى المصطلح،ولكنّة لايصدق بالنّسبة إلى أجزاءالمهيّة.

وبالمعنى النّانى، لايصدق بالنّسبة إلى النّقيضين، لأنّ كلّ مفهوم، إمّا أن يصدق عليه مفهوم آخر، أو نقيضه بهذا الحمل. لأنّ مورد هذا الحمل الشّئ ومقابله بالتّقابل السّلب والايجاب، لا العدم والملكة، والعرضّى بمعنى مطلق الخارج المحمول، الأعمّ من المحمول بالضّميمة. وعدم صدق النّقيضين بهذا المعنى موجب لارتفاع النّقضين.

ولوأريد من سبل التقيضين،باعتبار الحملّ نفيهما عن المهيّة، باعتبار الحمل الأوّليّ، والشّايع بالمعنى الأوّل، فهو أيضاً ليس ارتفاع التقيضين، بل يجرى فى كلّ مفهوم بالنّسبة إلى مفهوم آخر،ليس هو ولانقيضه، عينه ولا جزئه فمعنى قولهم ليس الإنسان، من حيث هو بموجود ولا لا موجود، أنّه ليس الوجود ولا نقيضه

عينه ولا جزئه. وهذا ليس حكماً بارتفاع التقيضين، لأنّ نقيض «ليس الانسان، من حيث هو بموجود ولا لا موجود», باعتبار الصدق والكذب، رفع هذه القضية. ومن المعلوم، أنّه، إذا صدق القضية الأولى لا يمكن كذب الأخرى وبالعكس، وأنه لا يمكن كذب كلّ واحدة منها ولا صدقهما وأمّا نقيضه باعتبار الحمل، فهوم ممّا لا يتحقّق أصلاً. لأنّ الحمل إنّما يجرى في المفردات، لا في القضايا، حتى يتحقّق ارتفاع التقيضين.

وأمّا ارتفاع التقيضين، باعتبار الصدق والكذب، الجارى في القضايا، فهو لا يمكن في المرتبة ولا غيرها لأنك قد عرفت أنّ نقيض «ليس الأنسان، من حيث هو، بموجود ولا بمعدوم» بمعنى أنّه، ليس الوجود ولا العدم عينه ولا جزئه «الإنسان من حيث هو انسا، إمّا موجود أو معدوم» بمعنى أنّ أحد المفهومين عينه أو جزئه ومن البديهي أنّه ، لا يمكن توافق القضيتين في الصدق والكذب. وهذا معنى قوله «على أنّ نقيض الكتابه في المرتبة »الخ، تدبّر تعرف!

قوله: «التي في تلك المرتبة »الخ١/٨٩-٢.

صفتة للصفة.

قوله: «الّذي في تلك المرتبة»الخ ٢/٨٩.

صفة للسلب.

قوله: «وقد من سلبا» الج ۴/۸۹.

أقول:فائة تقديم السّلب بيان منشاء سلب التقيضين، وأنّ المراد منه السّلب

عن مرتبه من مراتب الواقع، أي مرتبة المهيّة، من حيث هي هي، بمعني أله اليس ما هما في طرفي النَّقيض عينها. ولا جزئها.لا عن الواقع مطلقاً ، بمعني أنَّها خالية في الواقع عنالتُقيضَين وغير متّصفة بهما، ولا بواحد منهماو والسّلب بهذاالمعني لا يختلف بالنُّسبة إلى عارضالوجود، أو عارضالمهيَّة، لاشتراك الجميع في عدم كونها ولا نقايضها. بجزء للمهيَّة ولا بعين لها. إَّلا أنالفارق بينالقبلتَين هو أنَّالمهيَّة لا تخلوا عن طرفي عارضهاالَلازم لها فيالواقع، بمعنى أنَّها فيالواقع، إمَّا متَّصفة بالعارض، أو بمقابلة، بخلافها بالنَّسبة إلى عارضالوجود. فإنَّها من حيث هىهى، تخلو عنالطَّرفين فيالمرتبة وفيالواقع. إذ لم تكن مأخوذة معالوجود. حتَّى يعرضهاالعارض المشروط بالوجود. وكذا حين كونها موجودة فيالذَّهن، ينسلخ عنها الأحكام الخارجيّة، المشروط عروضها بالوجود الخارجيّ فيالواقع، وليست متصفة بها ولا بمقابلاتها. فيصّح حينئذ أن يقال: المهيّة، من حيث هي، ليست في المرتبة و في الواقع متصفة بهذه العوارض والأحكام، ولا بمقابلاتها، بمعنى أنَّها ليست عيناً ولا جزءً لها، و أنها في الواقع ليست متحركة ولا ساكنة، ولا متحركة ولا كاتبة مثلا. وذلك لأنها من عوارضهاالمشروط عروضها لها بالوجود، والمفروض أنَّها غير ملحوظة، من جهة كونها موجودة؛ وهكذا بالنَّسبة إلى عوارضها المشروط بوجودها فيالذُّهن. فإنَّها تخلو عنالطَّرفين فيالواقع، عند وجودها فيالخارج، وعند لحاظها من حيث هيهي.

وهذا بخلاف عوارضالمهيّة، مثلالوحدة والإمكان ونحوهما، مثلالزّوجيّة

بالنسبة إلى الأربعة مثلاً. فإنه، يصّح سلب العينيّة والجزئيّة عن هذه العوارض وأطرافها، بالقياس إلى المهيّة، ولكن لا يجوز سلب اتصافها بها واقعاً. فلو قد مناالسّلب على الحيثيّة، يصير مفاد القضيّة سلب العينيّة والجزئيّة فقطّ، لا هو وسلب الإتصاف فيصّح حينئذ بالنّسبة إلى كلتا القبيلتين، لاشتراكها، في عدم كونها عيناً ولا جزءً للمهيّة. وهذا بخالف مالو أخرنا السّلب عنها، فإنه حينئذ تصير الحيثيّة جزء للموضوع لا تتمّه، للمحصول، حتى يتوجّه السّلب إلى العينيّة والجزئيّة، بل يتوجّه إلى نفى الوجود مطلقاً، أى نفى الاتصاف والجزئيّة والعينيّة بطريق الأولويّة. فيصّح حينئذ بالنّسبة إلى عارض الوجود، حيث أنه يجوز خلوها عنها وعن اطرافها واقعاً. ولا يصّح بالنّسبة إلى عوارض المهيّة. فإنها بالنّسبة إليها لا يجوز خلو عنها وعن اطرافها، واقعاً.

وبالجملة: لمّا كانالمقصود من قولهم: «ليستالمهيّة، من حيث هي إلّا هي»، نفى العينيّة والجزئيّة بالنّسبة إلى الحوارج عن ذاتها، فهذا ممّا يصّح بالنّسبة إلى جميع العوارض. إلّا أنّ في صورة تقديم السّلب يظهر المقصود، وفي صورة عدم تقديم لا يظهر، بل يوهم خلافه، وأنّا لمقصود سلب الإنّصاف واقعاً، فلا يصّح على هذا الإيهام والحسبان بالنّسبة إلى عوارض المهيّة، فتمرة التّقديم إبانة المقصود وإيضاحه.

<sup>&#</sup>x27; \_ «لاشتراکهما في عدم کونهما»، خ ل.

<sup>ً</sup> ــ «... يجوز خلوه عنه واطرافه». خ ل.

إن قلت: كما أنَّ خلواللهيَّة عن عوارضها وأطرافها، من حيث هي، لا يجوز فيالواقع، كذلك لا يجوز خلوها عن عوارضها بشرطالوجود، أي لا يجوز خلوها عنها وعن نقايضها واقعاً. لأنَّالخلوِّ عنالنَّقيضين واقعاً محال. سواء فيه عوارضالوجود وعوارضالمهيَّة. مثلاً لا يمكن أن يخلوالإنسان عنالحرارة ونقيضها واقعاً. و إن جازخلُّوه عنهما فيالمرتبة. كما أنه يجوز خلُّوه عندالوحدة ونقيضها في المرتبة، ولا يجوز خلُّوه عنهما في الواقع. فما الفرق بين القسمَين، حتَّى نحتاج إلى تقديم السَّلب، لأن يعمَّ القبيلتَين؟ إلَّا أن يكون المراد بالتَّقيض هنا أعمَّ من التَّقيض المصطلح، ومطلقالتقابل للشيء أعمّ من تقابلالعدم والملكة وتقابلالسلب والإيجاب.فإنَّ عدم جواز الخلوُّ عنالنَّقيضين بالمعنىالأوَّل يعمَّالقبلتين بخلاف بالمعنىالثَّاني. وبعبارة أخرى لا يصدق: الإنسان. من حيث هو انسان. ليس بحارً ولا لا بحارً، بمعنى السّلب المطلق في الواقع. لأنّ صدق السّالبة لا يتوقّف علم، وجودالمضوع واقعاً، بمعنى أنَّه لا يصدق أنَّه لا يتَّصف فيالواقع لا بالحرارة. ولا بنقيضها بعنى السلب المطلق. نعم! يصدق بعني عدم الملكة.

قلت: فرق بينالاتصاف بالنقيضين وحملهما على شيء، وبين توافق القضيّة ينالمتناقضتين على الصّدق أو الكذب. فإنّ ما لا يجوز خلوّالشّيء عنه في الواقع، هو صدق إحدى القضيّتين المتناقضتين مع كذب الأخرى، لا اتصاف شيء بأحدهما، أو الآخر فتأمّل!

قوله:«إلىالوجود مطلقاً»الخ ١/٩٠.

أى: لا مقيّداً بنحو خاصّ، وهو وجود يكون عيناً أو جزء، بل مطلقالوجود سواء كان عيناً أو جزء، أو وصفاً وعارضاً.

قوله: «ونفسه نفسه» الخ ۲/۹۰.

أى: والحال أثه، وضع أنَّ نفسه نفسه، وكون نفسه نفسه إمَّا يكون بالوجود لأنَّالمهيَّةالمعدومة ليست نفسها نفسها، إذ لا تحقّق لنفسها، حتّى يكون نفسها نفسها. ويمكن أن يكونالمعنى: فيلزم أن يكون معنىالقضيَّة، أنَّالانسان نفسه نفسه، وهو خالٍ عنالوجود مطلقاً، فتدبّر!

## فى اغتبارات المَهيَّة

قوله: «بل يجرى فىالوجود» الخ ١٣/٩٠.

قد ذكر فى الحاشية، جريان بعض هذه الإعتبارات فى الوجود، وترك البعض، ونحن نذكر الجميع لزيادة التّوضيح. فنقول:

حقيقة الحق، عند أهل الله، ويعبّرون عنها بالغيب المغيب؛ وغيب الغيوب، وعنقاء المغرب، ومقام لا اسمه له ولا رسم. وقد تؤخذ «بشرط لا شيء»، وتكون عبارة عن مقام الأحدية الذاتية عندهم. وقد تؤخذ «لابشرط شيء» مع تقيدها «باللا بشرطيّة السرّيانيّة»، فتكون فعل الله السّاريّ، في الذّراري. وقد تؤخذ «بشرط شيء» وهو على قسمَين؛ إمّا يؤخذ «بشرط جميع الاسماء والصّفات، ومظهرها، كلّيها و جزئيّها»، ويعبّر عنها بمرتبة الواحديّة، وإمّا أن يؤخذ «بشرط بعضها» وهو على أقسام كثيرة، ذكروها في كتبهم العرفائيّة، ونحن نذكر في موقع يليق بها. والمأخوذ «بشرط لا» إمّا أن يؤخذ «بشرط لا عن جميع التميّنات»، أو عن بعضها، والأولى، هي مرتبة الأحديّة، الّق مرّ حديثها. والتأنية سيجيء ذكرها، فيما سيأتي إن شاء الله.

قوله:«أن تؤخذالمهيّة وحدها»الخ 8/٩١.

أى: بشرط تماميّه مفهومها، وانفراده عن مفهوم آخر، بحيث لا يكون هو جزء منها، ولا هى جزء منه ولكن مع تجويز أن يقارنها أمر خارج عن مفهومها، محيث لا يكون هو جزء منها، لا هى جزء منه، وإن صارت بعد إنضمامه إليها جزء منالمجموع. وقيل: المراد بشرط عدمالإتّحاد مع غيره. ويرد عليه أنّ هذا لا يلائم.

قوله: «بحيث لو قارنها» الخ ۶/۹۱.

فإنه. لو كان المراد من المعنى الثّانى أخذها بشرط عدم الإتحاد مع مفهوم آخر فذلك لا ينافى أن يكون هذا المفهوم جزء لها. لأنّ الكلّ ليس متّحداً مع جزء. فتدبّر تعرف!

قوله:«متقدّماً عليه فىالوجودَين» الخ ١١/٩١.

أى: التَّقدُّم بالتَّجوهر والمهيَّة، وبالطُّبع، كما مرُّ شرحه، فتذكَّر!

قوله: «فهو كمطلق الوجود» الخ٥/٩٢.

قد مرّ شرحه، فتذكر!

قوله: «وهو بكليّ طبيعي وصف»الخ ٥/٩٢.

المراد بالكلّى الطّبيعى نفس المهيّة، من حيث هيهي. وقيل: إنّه المهيّة، من حيث كونها معروضة للكليّة في الذّهن، أو من حيث هي قابلة لذلك. وتفصيل الكلام في ذلك مذكور في شرح المطالع، فراجع!

واعترض على ماأفاده المصنف، قدّه، بعض من ليس له قد راسخ فى الحكمة با جعل الكلّى الطبيعي اللا بشرط القسمي غير معقول، وإلا يلزم أن يكون قسم الشيء قسيماً له، من جهة أن المنطقي والعقلي قسيمان له. وقد غفل عن أن مقسم الانقسام إلى الكلّيّات هي المهيّة، من حيث هي هي. وظنّ هذا الرّجل أنّ الكلّى الطبيعي، هو اللا بشرط القسمي، مع أنك قد عرفت أنه بالتفسير الذي أفاده، قدة من الكلّى العقلي.

وأعترض أيضاً بأنّ المهيّة،من حيث هي هي،ليست إَلاهي. والجواب أنّه لاينافي الكلّيّة بهذا المعني إّلا على ما أفاده صاحب شرح المطالع،فراجع!

قوله: «لأنّه أمر عقليّ »الخ ۶/۹۲.

قيل عليه: إن قيد اللا بشرطية لاينافي الوجود الخارجي ببل هو تما يؤكده، حيث أن اللا بشرط يجتمع مع ألف شرط وهذا الإيراد قد نشاء عن سؤ الفهم، و قلة التدبر وذلك ، لأن هذا القيد أنما يكون من تعملات العقل، فالمقيد به لايكون إلا موجوداً فيه، لا في الخارج، لأن الموجود في الخارج ذات المهيد، من حيث ذاتها، لا من حيث كونها مقيدة بكذا اللهم، إلا أن يكون عنواناً للمهيد الا قيداً لها فيرج حينئذ إلى القسم، لاالقسم. وبعضهم جعل المقسم المهيد المأخوذة لابشرط، وهو لايضح أن جعل قيداً ويصح أن جعل عنواناً فتدبرا

قوله: «وخصوصاً الثّانيّة»الخ٨/٩٢.

أى: المادّة التَّانية، بمعنى ماليت الأؤلى. ويخرج منها الهيولى الأولى، ونعم

جميع الهيولويّات والموادّ،من النّانية والثالثة وغيرهما،مثل الجسم المطلق للمناصر،والعناصر للمواليد ونحوها.

و وجه التخصيص بالثّانية كون وجود الأولى مورداً للإنكار للإشراقين دون التّانية. وأيضاً التّانية من الأنواع المتحصّلة الموجودة في نفسها بخلاف الأولى، فإنّها غير محسوسة، ولا متحقّقة الوجود، بدن الصّور، فتدبّر!

قوله: «وهو الاتّحاد» الخ ١٠/٩٢.

أي الحمل المواطالاتي .

فإن قلت: الحمل بالمواطات هو مقابل الحمل بالاشتقاق. ويعم الحمل الأولى والشّايع الصّناعيّ، كما أنّ الاشتقاقيّ يخصّ بالثّآني. ومن المعلوم،أنّ الحمل الأولىّ هوالاتّحاد في المفهوم لا الوجود، فكيف خصّه مطلقاً بالاتّحاد في الوجود؟

قلت:الأتّحاد في المفهوم ملازم مع الاتّحاد في الوجود، أيضاً مع أنه، على أصالة الجود لا يتحقّق عمل، إلا بوضع الوجود الأعمّ من الخارجيّ والدّهنيّ ولكنّ الفرق أنّ في الحمل الشّايع، ما به الاتحّاد هو الوجود صرفاً، وفي الحمل الأولى، لانظر إلى الوجود، وإن كان لايتحقّق إلا بالوجود، فتأمّل ! مع أنه ، يمكن أن يكون المراد أنه الاتّحاد في الوجود في المقام، أوْ أنّه، لم يعباء بالأولى لقلّته، فتدبّر! قوله: «لا واسطة في النّبوت» الح ١٩٤٨.

يظهر ممَّا أفاده،قدِّه، في الحاشية أعميَّة الواسطة في التَّبوت عن الواسطة في

 $<sup>^{\</sup>prime}$  – أى: «يعم الحمل بالمواطات».

العروض. من جهة أنَّ الواسطة في النَّبوت قد لايتصَّف بما فيه الوساطة، بخلاف الواسطة في العروض،ولكن، لو قيّدنا الواسطة في العروض بصحةٌ السّلب عن ذي الواسطة، دون الواسطة في التَّبوت، بأن قيَّدنا بعدمها ، كان بينهما التَّباين ،والنَّسبة بين الواسطة في الإثبات والتَّبوت العموم والخصوص المطلق لولم يجعل الواسطة في العروض من أقسام الواسطة في الإثبات ، ويجعل النَّسبة بين الواسطة في التَّبوت والعروض التّباين وإّلا تكون التّسبة بينهما العموم والخصوص من وجه، والنّسبة بين الواسطة في الإثبات والعروض عموم وخصوص مطلق بوجه، لو جعلناالواسطة في الإثبات ما يكون علَّة الإذعان النَّفس بثبوت المحمول للموضعبالذَّات، أو بالعرض. فيصدق حينئذ علىالجلوس فيالسَّفينةالمتحركة، مثلاً، أنه واسطة فيالإثبات والعروض لحركة جالسها. فإنّه يصّع حينئذ أن يقال: زيد جالس فيالسَّفينةالمتحرَّكة، وكلُّ ما كان كذا، فهو متحرَّك، فزيد متحرَّك. ولكن، لو قيّدناها بكونها علَّة لإذغانالنّفس بثبوته له بالذَّات تكونالنّسبة بينهما التّباين. أيضاً.

ثم إن بعضهم ظن، أن مع جعل الواسطة في العروض مثل السّفينة المتحركة لحركة جالسها، فقد أخطاء خطاء فاحشا، من جهة أنّالواسطة في العروض يجب أن تكون محمولة، والسّفينة غير محمولة على الجالس. ولكن، هذا الظّن من بعض الظّن. فإنّالواسطة في العروض، في الحقيقة في المثال المذكور، هو الجلوس في السّفينة المتحركة، وهو محمول بالاشتقاق على ذي الواسطة، وهو الجالس في السّفينة المذكورة، من

حيث متحركيتها. والحمل المعتبر في الوسائط النّلث مطلقاً، على تقدير تسليم اعتباره، أعمّ من الحمل بالمواطات، المعبّر عنه بحمل هوهو، وبالاشتقاق، المعبّر عنه بحمل ذو هو. وإلّا فالواسطة في الإثبات لا شكّ في لزوم كونها محمولة وغير مباينة، لشهادة تعريفها بأنّها ما يكون تاليه للإنّ حين يقال: «لأنّه كذا»، ومعلوم أنّ القول هوالحمل. وأمّا الواسطة في النّبوت والعروض، فلو جعلنا النّسبة بينهما وبين الواسطة في الإثبات العموم والخصوص المطلق أو من وجه، فهما أيضاً يجب أن تكونا قابلتين للحمل، وإلا لما أمكن اجتماعهما مع الواسطة في الإثابت، كما لا يخفى. ولو جعلناهما مبانيتين معها، فلا شك أيضاً أنّه لا يجب تقيدهما بعدم الحمل، كما أنّه لم يقيدها بذلك أحد. وذلك لجواز أن يؤخد منهما مفاهيم محمولة. وناهيك في ذلك تجويز هم التّحديد بالعلل الأربع، مع تباينها وجوداً مع المعلول.

وماقيل: من أنّالواسطة فى النّبوت يمكن أن تؤخذ غير محمولة، من جهة كونها واسطة فى النّبوت، حيث أنّها علّة لثبوت شىء لشىء والعلّة، بما هى علّة مباينة مع المعلول، وإن أمكن أن يؤخذ عنها مفهوم قابل للحمل على المعلول، مثل مصنوع لكذا مثلاً، وهذا بخلاف الواسطة فى العروض، فإنّها سبب لعروض شىء لشىء، والعارض ممّا لايمكن مباينته للمعروض، فالواسطة بطريق الأولويّة يجب أن تكون محمولة قول زور مختلق، حيث أنّ العروض الحنارجيّ غير ملازم للحمل وعدم المباينة. بل الأعراض الحارجيّة، الّتي تكون محمولة بالضّميمة على الموضوعات، بناء على التركيب الانظاميّ بينها وبين موضوعاتها، تكون من

هذه الجهة مباينة معها، كما لا يخفى. وذلك لا ينافى جواز أخذالمفاهيم المحمولة عنها، سيّما، لو. عمّمنا الحمل إلى المواطات والاشتقاق فتدبّر!

ثُمَّ إنَّ كونالوجود واسطة فيالعروض، بالنَّسبة إلىالمهيَّة، إنَّما هو على القول الصّحيح والمذهب الجزل والرّأى القويم.و أمّا على مذهب القائلين بأصالة المهيَّة،و اعتباريَّة الوجود. فالقائون منهم، بأنَّ مناط الموجوديَّه، وصدق الموجود على الشَّئ باتَّحاده مع مفهوم الموجود. دون الوجود. وأنَّه لا مبدءله أصلاً فليست المهيَّة على قولهم واسطة لموجوديَّة الوجود، أصلاًّ والذَّاهبون إلى تحقَّقه في الخارج ولكن بعين تحقَّق المهيَّة جعلوها واسطة في العروض للوجود، لا واسطة في النَّبوت، لأنَّ الوساطة في النَّبوت شأن الجاعل. والمهيَّة ليست بجاعلة لوجودها،وكذا الوجود بالنسبة إلى المهيّة،بناءً على أصالته. ولكن،لو كنت صحيح النَّظر،غير عمياء العين. لأدعنت بعدم إمكان وساطة المهيَّة لعروض الوجود للوجود أصلاً. لأنها في حدّ ذاتها عاريةعنه فكيف تصير واسطة لثبوته،سيمّالشي لايمكن أن ينسلخ عنه،مع أنَّ الواسطة في العروض يجب اتصافها بما هي واسطة فيه، فتدر ا

ثم أن الواسطة في النّبوت يجب أن تكون علّة لتبوت الأكبر للأصغر خارجاً، أو في نفس الأمر، لا لتبوته في حدّ ذاته، وبينها فرق بين فيجوز أن تكون معلولة له بحسب وجودها ،في حدّ نفسها،كما حقّق في محلّة ،فعلى هذا، تنقسم الواسطة في الإثبات إلى أقسام ثلثة، والواسطة في النّبوت إلى قسمين،ويحصل في

النّسبة بين النّلاثة اختلاف، كما لا يخفى مع ماسبق ثم ، أن الواسطة في النّبوت قد تطلق في قبال الواسطة في الإثبات، فيراد بها مايكون واسطة للثبوت النّفس الأمري، وقد تطلق في قبال الواسطة في الإثبات، فيراد بهامايكون واسطة للثبوت النّفس الأمري، وقد تطلق في قبا الواسطة في العروض، فيراد بها مايكون سبباً لا يُصاف الذّات، أي : لا يُصاف ذي الواسطة سواء اتّصف هي بما هي واسطة فيه، كالنّار لحرارة الماء، أم لا ، كالنتّمس للاسوداد فتدبّر!

قوله:«فإنَّ التَّخص هوالوجود ، في الحقيقة»الخ١٥/٩٢–١۶.

سيجئ في محلّه، أنّ التَشخّص مساوق مع الجود ، بمعنى المغايرة بينهما مفهوماً مع الاتّحاد مصداقاً، وأنّ تشخّص كلّ شئ بوجودة، وأنّه عين وجوده، لا أنّه بالفاعل أو القابل،أو بالعوارض المادّية أو بغيرها ، ممّا ذكر في محلّها فمراده، قدّه هينها الإشارة إلى ذلك، أى الاتّحاد بينهما في الحقيقة والمصداق، ولذالك قال «في الحقيقة»، حتى لا يتوهّم التّرادف، فتدبّر!

قوله: «بالعرض» الخ ۱۷/۹۲.

قال فى الحاشية، «أى لعلاقة» الخ، العلاقة، بين مثل الجالس والسّفينة، هى المجاورة، وبين المهيّة والوجود المجاورة أيضاً. فى ظرف التّحليل أؤ العكسية و العاكسيّة والحديّة والمحدودية ونحوها وما أفاده هنا كما يؤيّد بطلان ما ظنّ ممّا سبق نقله، من لوزم حمل الواسطة فى العروض، وأنّها ما يكون سبباً لعروض شئ لشئ بالذّات، فإنّه، بناءً على ما أفاده هنا، لا ضمير فى المباية أصلاً، فتدّبر!

قوله: «بالنّظر الدّقيق البرهاني» الح ٩/٩٣.

اى بتخلية المهية عن كافّة الوجودات بتعمّل شديد ووجدانها، أنّها في حدّ نفسها ما شمت رائحة الوجود أصلاً. وكذا بمادلً على أنّها دون الوجود والمجعولية. قوله: «بل بإعانة من الذّوق العرفاني»الخ٣/٩.

أقول: وذلك ، لأنّ الأدلّة، الدّالة على أصالة الوجود، لاتنفى تحقّقها مطلقاً بل تنفى أصالتها فيه ، وأمّا الحكم بأنها ما شمت رائحة الوجود، أصلاً ، فيحتاج إلى ذوق عرفانى وتأييد سبحانى ربّانى ، حتى يظهر للسّالك النّظرى حقّية ماقيل «ألا كلّ شئ ما خلا الله باطل» الخ، ويبدوله معنى ما قاله، تقدّست أسمائه وتعالى كبريائه: «إن هى إلا أسماء» الآية حتّى يذعن بأنّ المهية ، مع قطع النّظر عن الوجود الحقيقيّ ، لاشئ محض، و معدوم صرف وباطل ساذج ويظهر له، أنّ الموجود بالذّات هو الوجود، وأن لا ذات للمهية، فى الوجود أصلاً، فتدبّر! وربّما يعكس ويقال : أنّ القول بوجود المهية ، بناءً على النّظر العرفانيّ . والمراد حينئذ أنّ العارف ، الّذى يكون ذا العنين ، يرى المهيآت موجودة أيضاً بتبع الوجود، ويجعلها جنّة ووقاية عن انتساب النّقائص إلى الوجود او يرى أنها وجودات

۱ - أي : «في تحققها».

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - النجم(۵۳)،۲۳.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> - وهذا المجاز ليس مجازاً لفظياً. أذ ليس استعمال الموجود في المهية استعمالا للشئ في غير ما وضع له، بل مجازية في النظر العرفاني. لأن العارف لايرى لما بالعرض وجوداً أصلاً ومن هذا ينفى اكثرة عن الوجود مطلقاً. ويقول: ليس في الدار غيره ديار نعم كان ذا يقينسين يقول بوجود المهيمة بالعرض. فالنظر العرفاني مختلف: فينظر ينفى عنها الوجود، وبنظر يثبت لها الوجود، فتدبر، منه ره

خاصة علمية ، أو أنها مظاهر الأسماء والصّفات ولوازمها. أو أنَّ الوجود الصّرف السّاذج لا يتحقّق فيه الأثر، إلا باعتبار انصباغه بصبغ ألوان المهيات وجوداً خارجاً. وأنَّ وجودها بعين وجود الوجود، فتدبّر!

قوله: «ومعلوم أنّ الكلّى الطّبيعي »الخ١۴/٩٣.

قدمرٌ ما يتعلَّق بالمقام، فذكَّر!

قوله: «بل مثله كمثل الآباء »الخ ۶/۹۴.

حيث أنّ اتحادها مع الوجود، كاتحاد اللا متحصّل مع المتحصّل. ومعلوم أنّ لكلّ فرد تحصلاً وفعلية، هى غير فعليّة الفرد الآخر، وتحصّله، فيكون تحصّل المهية والكلّى الطّبيعى، المتحد معه الموجود بوجودة بالعرض، فعلية أخرى ، تحصّلاً أخر، وألا، فيلزم أن يكون فعلية كلّ فرد وتحصّله عين فعلية الفرد الآخر وتحصّله.

وبوجه آخر، الموجود في ضمن كلّ فرد حصّة آخرى، غير الحصّة الموجودة في ضمن الآخر وإلّا يلزم اتصاف الشّئ الواحد بصفات متضادة، هي صفات الافراد وبعبارة أخرى ، وحدتها إبهامية لاتحصلية ، وبوجه بعيد، مثل وحدة الميولى، فتصير متعدّدة بتعدد الأفراد ، وواحدة بوحدتها، فتأمل ، تعرف ! وهذه الوحدة، مع وحدة حقيقة الوجود، في طرفي النّقيض، حيث أنّها وحدة سعية إحاطية إطلاقية.

۱ - أي:«مع كل فرد».

<sup>ً -</sup> أى: «أن وحدة حقيقة الوجود».